3/11/2015, Présentation a « Témoigner ensemble a Geneve »

Noél et ses traditions — entre folklore et expression des convictions
théologiques

1. Convictions théologiques centrales liées a la féte de naissance de JC

- Incarnation

Deux affirmations conjuguées : Jésus Christ était Dieu depuis le commencement (pré-existant et non
créé — Voir Philippiens 2), mais il n’est pas un dieu « déchu » ou exilé dans la chair humaine, il fait
volontairement le chemin de 1’abaissement pour venir comme un homme. Affirmations totalement
scandaleuses a la fois dans la judaisme et dans 1’ Antiquité. Car si le pnathéon grec connait des dieux
qui vivent comme des humains, ¢’est sous forme de déguisement et non dans la réalité. D’ou les
hérésies gnostiques qui refuserent que le christianisme soit mélé a la condition (et a la « chair »)
humaine. On mesure ce qu’avait de fou le prologue de Jean : « Le Verbe est devenu chair », utilisant
expressément les catégories refusées tant par les Juifs que par les philosophes.

Incarnation : Insistance de théol prot sur croix et rédemption. Mais Karl Barth, grand théologien
réformé suisse, a écrit les plus belles pages de son énorme Dogmatique sur « Le miracle de Noél ».!
Intéressant car il conjugue la question « qu’est-ce qu’un miracle » avec le sens de I’incarnation. Karl
Barth parle beaucoup du miracle dans ses travaux, contrairement aux théologiens protestants qui ont
toujours eu peur des connotations entre miracle et « merveilleux ». Mais pour Barth miracle veut dire
« révélation » de Dieu : le miracle absolu est que D se donne a connaitre, qu’il entre dans ’histoire
humaine. Les autres miracles (guérisons, ou réalisations extraordinaires) ne sont que des témoignages
seconds qui renvoient tous au seul grand et vrai miracle qui est I’incarnation de Dieu en I’humain,
I’entrée de Dieu dans ’humanité : il prend la parole en JC. Le miracle est le dialogue devenu possible
entre D et ’humanité, et c’est a I’initiative de Dieu, pas dépendant des efforts de I’'Homme. Il s’agit
donc de ne pas s’attarder a des réalisations spectaculaires de miracles, car ce ne sont que des
expressions de 1’ceuvre « ordinaire » de Dieu qui est le vrai miracle qu’il parle a I’Homme et qu’il en
soit proche !

Faiblesse : Mais de plus, I’autre « folie » de cette venue de Dieu est le choix volontaire de la faiblesse.
Tout le récit de la nativité repose sur cet ¢lément de faiblesse et d’abandon, méme de marginalisation
des parents de J. Sa naissance doit étre discernée (cf les sages et les bergers), ¢’est pourquoi il y a une
parole d’interprétation des anges pour tous les auditoires (Joseph, les bergers, les mages, et les
lecteurs !). Le magnificat dit le sens de ce retournement : les vainqueurs et les forts sont remis a une
place qui donne justice et voix aux petits (méme la plus petite tribu dans le plus petit village =
Bethléhem).

(Cantique de Tauler) : Jean Tauler, mystique du Rhin, a Strasbourg vers 1300-1361, a écrit
chant de I’Avent (en allemand) Es kommt ein Schiff geladen, qui dit sens spirituel et théologique de
I’incarnation = par une allégorie.

I Karl Barth, Kirchliche Dogmatik 1,2, Zurich, 1939, p.187-221.(Voir version francaise Dogmatique t.
3, Labor et Fides)



Paroles comparent Marie enceinte a un vaisseau chargé de dons, et chaque élément = ce qu’apporte la
Parole incarnée — a Noél nous n’apportons pas des cadeaux, nous sommes les bénéficiaires !

« Il vient vers nous le vaisseau d’or, Plein de dons jusqu’au bord ; Il vient, il vient le Fils de Dieu La
parole éternelle. Au fil de I’eau vient le vaisseau. Sa voile c’est I’amour. Au fil des jours et sans détour
nous vient I’Amour de Dieu. L’ancre est jetée, la proue aborde la grace a touché terre. Le Saint-Esprit
vient en Marie et le Verbe est fait chair. Humble et confiant sur le rivage, mendiant tendant la main,
j’attends du Seigneur le grand Jour et j’espere que je crois ».

- Généalogies métissées — la visite des sages paiens

Souci des généalogies est de replacer famille de Jésus dans annonce de lignée davidique.
Doit étre compris en fonction des prophéties. Mais il y a une étrangeté : cette lignée n’est
pas « pure » mais émaillée de ’arrivée de personnes qui ne faisaient pas partie du
peuple élu tel qu’on le congoit idéalement. Et c’est 1a le souci primordial : montrer que
Dieu fait naitre le Messie d’une histoire « improbable », qui aurait aussi pu ne pas se
réaliser et qui n’est donc pas de ’ordre « naturel ». Cette lignée montre son
intervention, comme I’ont montré aussi les enfantements dans Gn dont beaucoup furent
de femmes stériles. C’est 1a un moyen de manifester son action créatrice !

Matthieu commence par une généalogie, ce qui n’est en général pas trés intéressant a suivre,
mais qui nous donnera de nombreux indices. Celle-ci commence par « Livre des origines de
JC, fils de David, fils d’Abraham ». On voit qu’il n’est pas (encore) dit qu’il est Fils de Dieu !
Mais au v. 16b il sera appelé « Christ », cad Messie. Il faut donc attendre un bon moment
avant d’en savoir plus. La généalogie commence ensuite a Abraham, donc on a le souci de
faire remonter la lignée a lui, puis a la fin, v. 17, ce sera en lien avec le roi David. La lignée
davidique est celle dont naitre le Messie, tout Juif le sait. Cette insistance sur I’appartenance
au peuple ¢lu se confirme tout au long de la généalogie qui situe Jésus dans la bonne lignée et
dans le judaisme comme fils d’Abraham et fils de David. On peut en déduire que cet évangile
a particulierement le souci des lecteurs du judaisme, donc plutét des judéo-chrétiens.

Mais quelques ¢léments frappent dans la litanie des générations. Si on connait bien les
prénoms juifs, on découvre qu’il y a 5 femmes : Tamar (v.3), Rahab (v.5a), Ruth (v.5b), la
femme d’Urie (v.6) et Marie (v.16b) ! Or ce ne sont pas n’importe quelles femmes, mais elles
ont en commun d’étre... non juives (sauf Marie) ! Elles ont encore un autre point commun :
les enfants qui sont nés d’elles sont nés dans des circonstances peu habituelles. Et 1a c’est
surtout Marie qui est mise en évidence, puisque I’on ne dit pas que Joseph engendra Jésus
mais qu’il est I’époux de Marie « de laquelle est né Jésus, que I’on appelle Christ » (v.16b).
Vérifions ce qui s’est passé€ pour les autres femmes : les circonstances de la naissance du fils
de Tamar sont contées en Gn 38 — alors qu’elle est veuve, son beau-pere Juda lui refuse un
autre mari (alors que c’était la régle que le frére ou un autre parent du mari défunt devait
reprendre la veuve pour assurer sa subsistance), elle se déguise en prostituée et se retrouve
enceinte de son beau-pere. Rahab qui est une cananéenne est la prostituée qui a aidé¢ les
espions du peuple juif a quitter Jéricho sans encombre lors de la conquéte de la terre promise.
Ruth (voir le livre de Ruth) qui est moabite, donc paienne, reste fidéle a sa belle-mére méme
apres la mort de tous les hommes, et grace a un stratagéme peu honorable (elle va se coucher
de nuit aux pieds de Booz) réussit a se faire épouser par Booz et donc a étre adoptée par le
peuple hébreu. La femme d’Urie est Bethsabée, qui fut I’amante du roi David, mere de
Salomon. On constate que la Bible n’est pas du tout moralisatrice, et que ces récits



d’enfantements un peu étranges sont destinés a montrer que la lignée voulue par Dieu passe
malgré les obstacles. Le récit concernant Marie montre bien qu’il y a 1a autre chose que le
déroulement « naturel » d’une généalogie. Le but est de montrer qu’il s’agit de la lignée du
messie et que c’est bien Dieu (I’Esprit) qui tient ici les rénes.

Luc a aussi développé une généalogie, mais pas au début de son évangile, et cette généalogie
suit une autre logique, avec d’autres accents. Selon Lc 3/23-38, la maniére de parler de Jésus
est intéressante : « Il était fils, croyait-on, de Joseph ».... Remarquons la tournure « croyait-
on » qui suppose qu’il y a une autre réponse ! Ensuite, cette généalogie remonte d’en bas vers
les origines, pour finir ainsi : « fils de Seth, fils d’Adam, fils de Dieu » ! Donc la réponse
vient ici ! C’est dire que Jésus est d’une part pleinement humain, associé¢ a Adam, et d’autre
part pleinement divin, fils de Dieu.

(Cantique Es ist ein Ros entsprungen - voir le texte a la fin de I°‘exposé)

2. Traditions d’Europe occidentale

- Sapin

Origine paienne : Les Romains, au moment du solstice d'hiver et jusqu'apres le ler janvier,

décoraient leurs maisons de branches vertes en 'honneur de leur dieu Janus.

Naissance de utilisation chrétienne sapin en Alsace en 1521 ! C'est a Sélestat qu'est conservée
la plus ancienne mention connue au monde a ce jour en rapport avec une tradition d'arbre de
Noél. 11 s'agit d'une inscription datée du 21 décembre 1521 faisant état d'une dépense de 4
schillings pour la rémunération des gardes chargés de surveiller les meyen de la forét
communale. Le livre de comptes qui la contient est issu des archives de la ville de Sélestat et
se trouve exposé a la Bibliothéque Humaniste. En alémanique ancien, le mot meyen désigne
assez clairement un arbre festif que 1'on décorait avant en signe de dévotion a I'éternel
renouveau de la nature. Ici la coutume d'origine paienne est christianisée, avec sapins entiers
dans les chceurs ou sur les parvis des églises.

Ces sapins constituent alors le décor de ces jeux sacrés appelés « mystéres » = genre théatral
compos¢ de tableaux successifs avec des dialogues (notamment sur passion du Christ). Joués
au Moyen Age dans églises, puis plus tard sur le parvis. Arbre représente arbre du jardin
d’Eden, avec deux éléments symboliques : la pomme rappelant le péché originel d'Adam et
d'Eve, et I'hostie non consacrée, appelée oublie, figurant la rédemption apportée par le
sacrifice de Jésus = arbre de « vie » rappelant origines et croix !

Puis ces arbres décorés apparaissent dans les salles municipales et dans celles des
corporations. Alsace protestante utilise sapins entiers comme décor de Noél a partir du 16¢ s.

Petit a petit, les familles chrétiennes remplacent chez elles les branches de la tradition paienne
par de jeunes arbres. D'abord suspendu, comme jadis branches chez Romains, 1'arbre de Noél
sera bientot placé a terre, et ne doit étre préparé que le 24/12.



Au 17éme siecle sous influence de 1'Ancien Testament les protestants ajoutent aux pommes
rouges et oublies des fleurs multicolores, allusion au « rameau de Jessé » symbolique de la
filiation davidique du Messie. En adéquation avec les paroles d'un cantique probablement
compos¢ a cette époque et qui, en allemand d'aujourd’hui, commence par ces mots : " Es ist
ein Ros entsprungen ".

Au 18¢me siécle en Alsace, la référence chrétienne tend a s'estomper, les pommes sont
remplacées par des friandises rondes (noix fourrées, par exemple). Les oublies deviennent des
bredele (gateaux secs alsaciens), des gaufres, des pains d'épices. L’étoile au sommet rappelle
¢toile de Bethléhem.

Au 20¢me siecle la pointe de 1'arbre s'orne d'un ange en papier doré, avec une banderole ou se
lit généralement les mots latins Gloria in excelsis Deo. Les bougies deviennent la reégle et les
pommes du sapin des origines reviennent sous l'aspect de boules multicolores, mais les
représentations seront de plus en plus déconnectées du message chrétien primitif.

(Par contre folklore alsacien = Christkindel qui n’est pas Christ mais jeune fille = rappel de ste Lucie,
symbole de lumiére qui porte couronne de bougies sur téte/ opposée au Hans Trapp porteur de chaines
= symbole de punisseur des enfants peu sages)

- Couronne d’Avent = protestants, créche = catholiques

* 19éme siécle

La créche est une lointaine idée de Saint-Frangois d'Assise (13éme siecle). Les premiers
personnages des créches d'Ombrie sont vivants (représentation vivante par Francois d’ Assise
a Greccio 1223). On pense couramment que ¢’est de la que vient la tradition mais il y avait
déja de tels spectacles dans les mystéres de No€l dans les églises. L’originalité de Greccio est
que les habitants du village avaient I’expérience d’incarner eux-mémes les visiteurs de la
créche. Puis créche non vivante a partir de 1252 (en bois dans monastére franciscain de
Fiissen en Bavigere), puis en pierre. Avec petits personnages mobiles a partir 16¢ s. La creche a
santons ou a figurines en terre cuite devient une mode au début de ce siecle, représentant
notamment les corps de métiers autour de I’enfant Jésus. On l'installe généralement au pied du
sapin, dans un petit espace délimité par une cléture de bois : cette cloture est symboliquement
celle qui aurait entour¢ le paradis terrestre. Spécificité catholique car difficulté de la Réforme
d’accepter créche a cause de représentation des personnages (notamment Jésus), favorise
plutdt symboles comme sapin et couronne d’ Avent.

Couronne d’Avent : Origine protestante 19¢ s, adoptée par Egl cathol 1925. Pasteur a
Hambourg pour mission intérieure aupres pauvres, Johan Wicherns, 1839. Responsable d’un
orphelinat pour enfants et ados, face a question quand ce serait enfin Noél, eut idée de
construire sur une roue de charrette 28 bougies rouges pour les jours ouvrables, et 4 grandes
bougies blanches pour les 4 dimanches avant Noé€l. Symbole d’attente et d’espérance venue
Noél mais aussi retour du Christ. 4 bougies = 4000 ans de attente du Christ. 1re bougie =
Adam, le pardon de Dieu pour Adam et Eve ; 2¢ = bougie des patriarches, symbole de la foi ;
3¢ = bougie des prophetes/ou bien joie de David et de alliance. 4¢ = venue de Jean-Baptiste,
précurseur du Christ.

(Pour les freres moraves la couronne = préfiguration de couronne d’épines de Jésus)



Es ist ein Ros' entsprungen (version encienne, ensuite mariologie atténuée)

Es ist ein Ros' entsprungen
aus einer Wurzel zart,

wie uns die Alten sungen,
von Jesse kam die Art

und hat ein Bliimlein 'bracht
mitten im kalten Winter,
wohl zu der halben Nacht.

Das Roslein, das ich meine,
davon Jesaja sagt,

hat uns gebracht alleine
Marie, die reine Magd;

aus Gottes ew’gem Rat

hat sie ein Kind geboren
wohl zu der halben Nacht.

Das Bliimelein so kleine,

das duftet uns so siif};

mit seinem hellen Scheine
vertreibt's die Finsternis.

Wahr' Mensch und wahrer Gott,
hilft uns aus allem Leide,

rettet von Siind und Tod.

Wir bitten dich von Herzen,
du edle Konigin,

durch deines Sohnes Schmerzen,
wann wir fahren dahin

aus diesem Jammertal:

Du wolltest uns begleiten

bis an der Engel Saal!

So singen wir all”’ Amen,

das heif3t: Nun wird’ es wahr,
das wir begehr’n allzusammen:
O Jesu, hilf uns dar

in deines Vaters Reich!

Darin woll’n wir dich loben:

O Gott, uns das verleih!

Es kommt ein Schiff geladen = attribué au mystique rhénan Johannes Tauler (1450
Strasbourg). Allégorie: Navire = Marie enceinte, voile = amour, mat = Esprit.



1. Es kommt ein Schiff, geladen
bis an sein’ hochsten Bord,

tragt Gottes Sohn voll Gnaden,
des Vaters ewigs Wort.

2. Das Schiff geht still im Triebe,
es tragt ein teure Last;

das Segel ist die Liebe,

der Heilig Geist der Mast.

3. Der Anker haft’ auf Erden,

da ist das Schiff am Land.

Das Wort will Fleisch uns werden,
der Sohn ist uns gesandt.

4. Zu Bethlehem geboren
im Stall ein Kindelein,
gibt sich fiir uns verloren;
gelobet muB es sein.

5. Und wer dies Kind mit Freuden
umfangen, kiissen will,

muf} vorher mit ihm leiden

grol3 Pein und Marter viel,

6. danach mit thm auch sterben
und geistlich auferstehn,

das ewig Leben erben,

wie an ihm ist geschehn



