
Tous droits réservés © Théologiques, 2019 Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 24 jan. 2022 13:19

Théologiques

La question de l’immigration et la nécessaire reformulation
des formes d’autorité en pastorale
Jean Patrick Nkolo Fanga

Théologie de la migration
Volume 25, numéro 2, 2017

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1056939ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1056939ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Faculté de théologie et de sciences des religions, Université de Montréal

ISSN
1188-7109 (imprimé)
1492-1413 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Fanga, J. P. N. (2017). La question de l’immigration et la nécessaire
reformulation des formes d’autorité en pastorale. Théologiques, 25(2), 97–122.
https://doi.org/10.7202/1056939ar

Résumé de l'article
Nous partons du constat selon lequel les immigrés en France mettent en place
des actions d’Églises en marge des Églises traditionnelles. Dans ces Églises
issues de l’immigration, on retrouve des pratiques qui les relient à leurs
origines et qui sont en décalage avec les réalités du pays d’accueil comme c’est
le cas pour l’exercice de l’autorité. Nous avons réalisé une série d’entretiens
auprès d’une dizaine de pasteurs et missionnaires exerçant un ministère dans
une Église locale qui possède en son sein des immigrés d’origine africaine dans
la ville de Marseille, en France. À travers ces entretiens, nous cherchons à
déterminer le type d’autorité à mettre en oeuvre dans le cadre de la pastorale
dans ces Églises.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/theologi/
https://id.erudit.org/iderudit/1056939ar
https://doi.org/10.7202/1056939ar
https://www.erudit.org/fr/revues/theologi/2017-v25-n2-theologi04371/
https://www.erudit.org/fr/revues/theologi/


© Revue Théologiques 2017. Tout droit réservé.

Théologiques 25/2 (2017) p. 97-122

La question de l’immigration et  
la nécessaire reformulation des formes 
d’autorité en pastorale

Jean Patrick Nkolo Fanga* 

Théologie pratique 
Institut Supérieur Presbytérien  

Camille Chazeaud (Cameroun)

L’immigration en Europe, et plus particulièrement en France, complexifie 
la pastorale. On assiste en effet, d’une part, à l’émergence d’Églises implan-
tées par des migrants et, d’autre part, à un phénomène d’importation de 
pasteurs, notamment originaires d’Afrique. Cette situation pose le pro-
blème de la légitimation d’une autorité de type pastoral auprès des popu-
lations concernées.

Selon la pasteure Marianne Guéroult (2012, 3-9), ancienne respon-
sable du projet MOSAÏC1 de la FPF2, les communautés de migrants dans 
les Églises de France se présentent selon une typologie spécifique :

1.	 « Des personnes issues de l’immigration, intégrées dans des Églises 
de la Fédération protestante de France ». Dans ce groupe, on distingue les 
Unions d’Églises membres de la FPF3.

*	 Jean Patrick Nkolo Fanga est professeur de théologie pratique à l’Institut Supérieur 
Presbytérien Camille Chazeaud et à l’extension de Yaoundé de la Faculté de théologie 
évangélique de Bangui. Depuis 2013, il a mené des recherches sur le sujet de la pastorale 
des migrants d’origine Africaine en France. En ce moment, il travaille sur la reformulation 
du profil des pasteurs dans les Églises d’Afrique subsaharienne à partir de l’approche par 
compétence de la gestion des ressources humaines. Il a récemment publié : (2016-17) 
« L’exercice du ministère pastoral et le sacerdoce universel des croyants dans une Église 
locale : entre tensions, clarifications et collaboration », Théoforum, 47/2.

1.	 Plateforme pour le dialogue et l’interaction avec les Églises issues de l’immigration et 
de la diversité culturelle en France.

2.	 Fédération protestante de France.
3.	 La Communauté des Églises d’expressions africaines en France (CEAF) créée en 

1990 ; l’Église protestante malgache en France (FPMA) créée en 1959 dans le but de 



98 jean patrick nkolo fanga

2.	 « Des Églises membres d’Unions d’Églises de la FPF »4 qui 
regroupent des personnes aux origines culturelles communes. Ce sont très 
souvent des Églises mono ethniques.

3.	 Les autres communautés issues de l’immigration dans lesquelles on 
peut distinguer :

a)	 les communautés d’immigration ancienne (appartenant à une 
confession connue et reconnue, reliées à l’Église mère dans leurs 
pays d’origine et de théologie plutôt historique, comme les 
presbytériens ou les méthodistes)5. « Les difficultés sont plutôt 
liées à la culture d’Église, c’est-à-dire la manière d’être Église ».

b)	 « Les communautés d’immigration récente, sans réelle frontière 
confessionnelle ». Peu ou mal structurées, ce sont des Églises qui 
cherchent à s’affirmer et qui, de ce fait, sont instables. « Elles 
sont souvent charismatiques, pentecôtistes, voire néo pentecô-
tistes, avec une vision internationale de leur mission ! »

Cette typologie de Guéroult, inspirée de la formation des communau-
tés ecclésiales, ne rend pas suffisamment compte des différentes pratiques 
d’autorités. D’ailleurs, elle souligne que les formes d’autorité en vigueur 
dans ces Églises à forte présence de migrants sont très souvent en dépha-
sage avec la pratique dans la société française. Pourquoi ces migrants 
d’origine africaine ne se retrouvent-ils pas à leur aise au sein des Églises 
protestantes qu’ils trouvent sur la terre d’accueil ? Le type d’autorité pas-
torale qui y est exercé ne correspond-il pas à leurs attentes ? Quelle serait 
alors la forme d’autorité pastorale qui conviendrait à cette situation ? 
Autant de questions auxquelles nous voulons répondre dans cet article. 

rassembler les Malgaches protestants (d’origines réformées et luthériennes) vivant en 
France ; la Fédération des Églises coréennes en France (FECF), membre de la FPF 
depuis l’Assemblée générale de 2012 ; la Fédération des Églises évangéliques armé-
niennes en France (UEEAF), également membre de la FPF depuis la dernière 
Assemblée générale 2012 et présente en France depuis 1920.

4.	 La Fédération des Églises évangéliques baptistes de France (FEEBF) compte trois 
Églises chinoises, une Église kabyle, trois Églises coréennes, une Église roumaine. 
L’Union des fédérations adventistes de France (UFA) compte trois Églises roumaines, 
une Église espagnole, une Église portugaise, une Église malgache, une Église gha-
néenne. L’Église Apostolique compte une communauté tamoule et une cinghalaise.

5.	 Églises presbytériennes camerounaise, coréenne, égyptienne ou ghanéenne ; Église 
méthodiste de Côte d’Ivoire, FJKM (Église malgache de tradition réformée à 
Madagascar), Église évangélique du Congo, etc.



la question de l’immigration 99

Notre thèse pourrait être formulée ainsi6 : « face à l’immigration, nous 
devons reformuler la pastorale pour qu’elle tienne compte des spécificités 
individuelles de chaque communauté ecclésiale en mettant l’accent sur la 
sensibilisation et la formation des personnes en position d’autorité pasto-
rale ». Notre démarche est corrélative. Nous présenterons une synthèse 
d’entretiens auprès de neuf responsables d’Églises de la ville de Marseille. 
Ces personnes ont été choisies parce qu’elles exercent un ministère dans 
une Église comportant en leur sein un nombre important d’immigrés d’ori-
gine africaine. Par la suite, nous ferons une brève présentation des concepts 
d’autorité et de pastorale en rapport avec l’immigration. Ces concepts 
seront analysés sous le prisme des cultures et de la Bible. Enfin, nous ferons 
quelques suggestions pour l’exercice d’une autorité de type pastoral pour 
des Églises influencées par l’immigration des personnes d’origine africaine. 
Nous considérons que l’Afrique, qui est plurielle, dispose d’un minimum 
d’éléments culturels communs, à savoir sa cosmogonie qui associe les 
aspects visible et invisible de l’univers (Kiki 2012), la célébration de la vie 
comme fondement de la praxis (Kabasele Lumbala 2011) et sa conception 
en réseau des interactions humaines (Mutabazi 2006).

1. Enquête au sein de la mosaïque d’Églises de Marseille7

Utilisées fréquemment en sciences humaines, les enquêtes de terrain sont 
de plus en plus associées aux travaux de théologie pratique, parce qu’elles 
permettent de collecter des informations sur les réalités du terrain de 
manière objective. Notre objectif était de trouver ce qui rendrait légitime 
une autorité dans un milieu ecclésial marqué par l’immigration. En choi-
sissant de nous entretenir avec des individus en position d’autorité, nous 
avions plus de chance d’identifier de manière réelle les éléments qui attirent 
les immigrés dans les Églises. Le pasteur David Brown, responsable à cette 
époque du projet « MOSAÏC » dans la ville de Marseille, a organisé notre 
séjour de manière à ce que nous puissions visiter des Églises avec un 
nombre important de personnes issues de l’immigration. Il nous a égale-
ment permis d’avoir des entretiens avec des pasteurs de ces Églises et bien 

6.	 En 2009, les immigrés représentaient 8,5 % de la population en France métropoli-
taine et leurs origines se présentaient ainsi : 38 % originaires d’Europe, 43 % 
d’Afrique, 14 % d’Asie et 5 % d’Amérique et d’Océanie (INSEE 2012)

7.	 Réalisée durant le mois de février 2013 dans le cadre d’une bourse de recherche 
postdoctorale du Service protestant des Missions en France-DEFAP.



100 jean patrick nkolo fanga

d’autres8. Nous avons eu le privilège de participer à certaines activités 
(culte dominical et prière de maison) impliquant des personnes issues de 
l’immigration pour varier nos sources d’informations. Contrairement à la 
typologie de Guéroult, nous avons opté pour une typologie qui prend en 
compte les pratiques au sujet de l’exercice de l’autorité dans ces Églises. La 
typologie des personnes et Églises étudiées se présente ainsi :

– Pasteurs au sein d’Églises traditionnelles en France,
– �Pasteurs au sein d’Églises initiées et implantées par des migrants en 

France,
– Pasteur au sein d’Églises mono-ethniques en France.

Marseille9 est une ville portuaire et, à ce titre, elle a une longue histoire 
de contacts avec les migrants. En règle générale, les immigrés vivent dans 
des conditions plus précaires que les autres habitants de la région PACA10. 
Le chômage (en 2009, pour une population des 25 à 54 ans : 18 % des 
femmes et 16,5 % d’hommes étaient concernés par le chômage, contre 
respectivement 16,4 et 14,1 au plan national), les conditions de logement 
difficiles (en 2006, un foyer d’immigrés sur quatre vivait dans un logement 
suroccupé, contre sur huit au plan national), le revenu (les personnes d’ori-
gine maghrébine touchent en moyenne 800 euros mensuels pour une 
moyenne de 1290 euros pour les Français ; deux immigrés sur trois sont 
des ouvriers).

1.1 	Typologie des situations d’autorité au sein des Églises concernées 
par l’immigration

De tout ce qui précède, il convient de noter les différentes situations qui 
existent en ce qui concerne l’exercice de l’autorité dans les Églises locales 
confrontées à la diversité culturelle, chacune ayant ses spécificités (Nkolo 
Fanga 2017).

8.	 Nous avons pu avoir des entretiens avec 9 pasteurs ou missionnaires impliqués dans 
la gestion des Églises ayant un nombre significatif d’immigrés d’origine africaine. 
Selon le responsable du projet Mosaïc de la ville de Marseille, on distingue entre 90 
et 100 Églises locales dans cette ville, dont un tiers sont des Églises issues de l’immi-
gration (Guéroult 2012, p.18).

9.	 Ville du sud de la France, chef-lieu du département des Bouches du Rhône de la 
Région Provence-Alpes-Côte d’Azur (PACA).

10.	 INSEE, France portrait social 2012, fiche thématique : population, éducation, France, 
2012.



la question de l’immigration 101

1.1.1 Églises implantées par des « missionnaires » d’origine étrangère

Nous avons visité l’Église le Phare, une Église évangélique rattachée à une 
Église basée aux États-Unis et nous avons participé au culte dominical. 
Nous y avons noté un effort d’équilibre entre la convivialité, la spiritualité 
et l’enseignement de la Parole de Dieu avec un accent particulier sur une 
articulation entre spiritualité et réalités quotidiennes. En marge de cette 
visite, nous avons interrogé quelques pasteurs.

Pasteur Desmond
Originaire de Sierra Leone, missionnaire pour le compte d’une Église 
d’Amérique du Nord. Formé aux USA, il a travaillé comme missionnaire 
outre en France, aux USA et dans plusieurs pays d’Afrique. Il est le pasteur 
de l’Église du Phare qui est rattachée à une Église Évangélique aux USA.

Au sujet de la pratique de l’autorité au sein de l’Église :

Comme pasteur de l’Église, je suis le président de l’association cultuelle. Je 
prends les décisions avec le bureau et nous consultons régulièrement notre 
Église de rattachement qui est aux États-Unis. Nous avons également 
d’autres ministères qui peuvent prendre des initiatives en me consultant.

Au sujet des sources de conflits en rapport avec la pratique de l’auto-
rité : « les conflits au sein de notre Église viennent surtout du choc ou de la 
rencontre des cultures différentes, lorsqu’il faut prendre des décisions qui 
touchent à la vie de la communauté. Chaque groupe se replie et il est dif-
ficile de concilier les positions différentes ».

Pour faire face au choc des cultures, le pasteur Desmond a sa méthode :

il faut que le pasteur cherche les informations auprès des personnes de 
culture différente afin de mieux les comprendre. J’organise également des 
activités communes comme des repas au cours desquels chacun nous pré-
sente un plat spécifique de ses origines. Enfin, je m’efforce dans mes prédi-
cations de faire des illustrations qui peuvent être comprises par des personnes 
des diverses cultures.

Pasteur David
Pasteur de l’Église juive messianique de tradition évangélique. D’abord de 
confession juive, il a accepté Jésus comme son Seigneur et Sauveur. L’Église 
Juive Messianique est une Église disséminée à travers le monde dont il est 
difficile de déterminer l’organisation internationale.



102 jean patrick nkolo fanga

Au sujet de la pratique de l’autorité :

J’assume le rôle de président de l’association en ma qualité de pasteur. J’ai 
des collaborateurs que sont les anciens. Ils s’occupent de la sainte-cène, des 
visites aux membres éloignés, des études bibliques. Il y a aussi les diacres qui 
s’occupent de la logistique, de l’accueil et du soutien aux nécessiteux. Avec 
tous ces responsables, nous évaluons les activités de l’Église lors d’une réu-
nion pastorale.

Au sujet des sources de conflits liées à l’exercice de l’autorité :

La principale source de conflit dans notre Église tourne autour des offrandes 
spéciales ou des questions financières pour la réalisation de projets. Les 
membres de l’Église ne sont pas très motivés pour donner, car ils estiment 
que nous leur en demandons un peu trop. De même qu’il est souvent difficile 
de trouver un consensus pour définir les priorités en termes d’utilisation de 
l’argent collecté.

Pour faire face aux difficultés rencontrées, le pasteur David pense ceci :

il faudrait s’inspirer de la chambre haute de l’Église primitive dans le 
Nouveau Testament où il y avait unité du corps du Christ malgré la diversité 
des personnages, des ministères et des cultures. Stimuler l’amour du pro-
chain par des actions concrètes est aussi une chose à faire de plus en plus. 
Enfin, nous devons éviter de pratiquer l’acception de personnes dans l’Église.

Pasteur André
Pasteur de l’Église évangélique en Mission qui est membre de l’Union des 
Assemblées protestantes en Mission, membre de la Fédération protestante 
de France. Il s’agit d’une Église Évangélique issue d’un processus d’implan-
tation en cours de finalisation, grâce au travail missionnaire réalisé par le 
pasteur André. Pasteur depuis 1994, il a commencé avec une cellule de 
prière et a suivi une formation dans un institut Biblique. Pasteur André a 
œuvré dans une Église qui a connu des dissensions pour des raisons cultu-
relles : « ceux qui y étaient majoritaires voulaient par exemple chanter en 
leur dialecte alors qu’il y avait d’autres groupes culturels et linguistiques 
dans l’Église ». Il est d’origine angolaise.

Le leadership du pasteur est assez affirmé, puisque c’est lui qui a l’ini-
tiative dans la prise de décision :

Les décisions sont prises lorsque le pasteur l’estime nécessaire par consensus 
après consultation des personnes mûres en dehors des questions spirituelles 
et pastorales. Le pasteur est le président de l’association cultuelle qui dispose 



la question de l’immigration 103

d’un Bureau selon la réglementation en vigueur. Étant au début de ce minis-
tère, je suis en train de préparer une équipe de collaborateurs qui sera com-
posée d’anciens de l’Église et de diacres pour m’assister.

Le choc des cultures est la principale cause, sinon la seule soulevée par 
le pasteur André :

Dans la précédente Église où j’ai servi, il y a eu scission à cause d’un pro-
blème de langue à utiliser pendant les rencontres de l’Église. Une majorité 
voulait utiliser sa langue locale pendant le culte, ce qui n’a pas plu aux 
autres membres de l’Église. Dans cette communauté que je suis en train de 
mettre en place, je me rends compte que mettre des personnes de culture 
différentes ensemble peut être explosif si l’on ne prend pas un certain 
nombre de précautions. Il y a certains sujets dont la perception varie d’une 
communauté culturelle à l’autre et qui font problème comme le mariage ou 
le respect des aînés par exemple. Je constate aussi que la cohabitation est 
difficile entre la culture française et les autres cultures.

Pour surmonter les crises et vivre ensemble dans l’Église, il faut, selon 
lui,

que l’enseignement de l’Église soit compatible avec les réalités de la vie. Il 
faut que les gens apprennent à connaître la culture de l’autre. Le pasteur 
devrait rechercher le consensus culturel et une sorte d’équilibre par une prise 
en compte de chaque culture et le respect mutuel. Il faut aussi gérer le temps 
de manière rigoureuse comme nous sommes ici en France. Le pasteur doit 
avoir une solide formation théologique pour faire face à tous ces défis.

Pasteur Michel
À lui seul, il est un complexe de cultures : de père congolais, ancien militaire 
français ; de mère vietnamienne avec des origines indiennes et, de surcroît, il 
est marié à une femme gabonaise. Il est pasteur depuis 1996 et a fait sa for-
mation dans un institut biblique au Congo, complétée par un cycle pour 
l’apprentissage des langues bibliques à la Faculté d’Aix-en-Provence.

Pasteur de l’Église Évangélique « Christ Notre Rédempteur » d’obé-
dience pentecôtiste, implantée au cours de son activité missionnaire —
comme il l’a fait pour d’autres Églises en Afrique et en France. Il est 
psychologue clinicien de formation.

La gestion de l’Église du pasteur Michel est marquée par la collégialité 
entre le pasteur et les anciens de l’Église avec une autorité assez affirmée 
du pasteur qui donne les orientations sur la marche de l’Église. Le fonc-
tionnement est centré sur la Parole comme outil de médiation multidimen-
sionnelle et de consensus. « Je reconnais que je joue un rôle central dans le 



104 jean patrick nkolo fanga

fonctionnement de l’Église, car il s’agit d’une Église que j’ai contribué à 
créer. Tous les membres m’ont trouvé et c’est moi qui ai fixé les règles de 
fonctionnement ».

Selon le pasteur Michel, les conflits naissent très souvent à partir des 
situations suivantes : « Conflits de générations, chocs de cultures, mécon-
naissance et non prise en compte de la culture de l’autre, repli identitaire 
par continent ou par race ».

Pour surmonter les crises issues des difficultés de cohabitation cultu-
relles et générationnelles, le pasteur Michel suggère ce qui suit « il faut 
mettre la Parole de Dieu au centre de toutes les cultures en favorisant des 
activités de rapprochement entre personnes de culture différente. Je pense 
aussi qu’il est important de privilégier une seule langue pour faciliter la 
communication et l’unité ».

Pasteur Jackson
Pasteur ayant implanté l’Assemblée évangélique « Viens et vois », depuis près 
de 8 ans. Il est d’origine congolaise, où il a fait sa formation et commencé 
un ministère pastoral. De plus, c’est un chef d’entreprise dans le secteur du 
bâtiment à Marseille. Le pasteur Jackson est un personnage particulier, car 
il exerce son ministère de planteur d’Églises et de pasteur en ayant une autre 
activité rémunérée. Cette vision de la vie chrétienne et du ministère est 
encouragée dans toute la communauté ecclésiale au point où des efforts sont 
fournis pour que les membres de la communauté puissent avoir chacun, une 
activité génératrice de revenus. De plus, il a une formation théologique et un 
background de pasteur dans son pays d’origine.

Je suis est le président de l’association et j’ai des collaborateurs avec lesquels, 
j’échange très souvent sur certains aspects du fonctionnement de l’Église. 
Ces collaborateurs forment le corps pastoral. Ensuite, il y a le groupe des 
ouvriers qui rassemble tous ceux qui exercent une activité quelconque à 
l’Église. C’est le deuxième niveau de consultation juste avant l’ensemble de 
la communauté. Il n’y a pas de vote et les décisions se prennent plutôt par 
consensus.

L’Église est en partenariat avec l’Église d’origine du pasteur (Église 
Pentecôtiste d’Israël). Pour le pasteur Jackson, les conflits surviennent à 
partir des éléments suivants : « Abus d’autorité dans la gestion des res-
sources, le manque de respect, négligence dans l’exercice d’un ministère, 
partialité, gestion de l’argent et les regroupements par origine ethnique ou 
par nationalité ».



la question de l’immigration 105

Selon lui, les actions suivantes peuvent permettre de résoudre et de 
prévenir les conflits : « Tenir compte des réalités du lieu d’implantation, 
créer un cadre de consensus et ne pas oublier que nous sommes au service 
de Dieu ».

De ces entretiens, nous pouvons dire que les principales caractéris-
tiques de ce type d’Églises en termes d’exercice de l’autorité sont les sui-
vantes :

• Autorité exercée avec « autoritarisme » : le pasteur est le président de 
l’Église locale et c’est lui qui répartit les tâches à sa guise. La figure du 
pasteur est un mélange de tous les types proposés par André Gounelle 
(1993), avec cependant une tendance vers un leader qui soit aussi média-
teur entre les mondes spirituels et matériels, et un instrument de la trans-
cendance.

• Les vecteurs de conflits signalés sont : la mauvaise gestion des res-
sources humaines, matérielles et financières, l’abus d’autorité et le choc des 
cultures, notamment à cause d’une méconnaissance de celles-ci.

• Les vecteurs potentiels d’un « vivre ensemble » qui ont été suggérés 
sont : la recherche d’un consensus culturel à travers une connaissance 
mutuelle, la contextualisation à l’échelle de la communauté dans sa diver-
sité, des enseignements bibliques, des activités de rapprochements entre 
personnes de cultures différentes, une bonne communication et la transpa-
rence dans la gestion des finances.

1.1.2 Églises mono-ethniques ou tribales

Nous avons par la suite interrogé le Pasteur Jeannot, de l’Église Protestante 
malgache, car c’est le seul pasteur de ce type d’Église qui a bien voulu nous 
accorder un entretien. Son Église est essentiellement constituée de 
Malgaches avec, comme ethnie dominante, les « merina » de la région du 
Haut Plateau de Madagascar. C’est l’ethnie dont la langue constitue la 
langue officielle du pays. La communauté est socialement hétérogène, avec 
près de 355 membres communiants répartis parmi toutes les couches 
sociales : médecins, étudiants, transporteurs, etc.

Le pasteur Jeannot est d’origine malgache et membre de la FPF. Il a 
suivi une formation théologique. La forme de gouvernement, dans son 
Église, est de type presbytéro-synodal :

le pasteur n’est pas le président du Bureau de l’association élu par l’Assem-
blée générale au suffrage direct. Par contre, il y est membre d’office avec une 
place prépondérante. Il y a un comité qui gère l’association entre deux AG 



106 jean patrick nkolo fanga

et qui est composé du Bureau, des diacres et des présidents de chaque section 
d’activité (école du dimanche, chorale, jeunes, dames, réveil, etc.). Les déci-
sions sont prises par vote par main levée sauf pour les choix de personnes 
où elles se font par bulletin secret. Les diacres sont responsables des ques-
tions administratives et matérielles. Ce mode de fonctionnement n’est pas 
celui qui est en vigueur à Madagascar où le pasteur est le président de 
l’Église. Malgré le fait que nous soyons en France, notre culture avec des 
notions comme le respect des aînés, le patriarcat et solidarité influence 
encore le fonctionnement de l’Église.

Selon le pasteur Jeannot, les conflits au sein de la communauté ecclé-
siale ont plusieurs sources : « difficulté de communication, confusion de 
rôles entre les différents responsables de la communauté, conflits de 
générations, le choc des cultures et gestion financière. Le choc des 
cultures se manifeste surtout à travers une opposition entre modernistes 
et traditionalistes ».

Pour résoudre les problèmes rencontrés, le pasteur Jeannot propose : 
« la transparence dans la gestion financière et une bonne communication 
peuvent résoudre les conflits que nous avons. »

Les vecteurs de conflits sont : les conflits de générations, la gestion des 
finances et les difficultés de communication. Les vecteurs potentiels d’un 
« vivre ensemble » sont : soigner la communication et assurer la transpa-
rence dans la gestion financière.

N’ayant pas eu l’opportunité de nous entretenir avec un autre pasteur de 
ce type d’Église, nous pouvons considérer les éléments de cet entretien comme 
une base d’informations à comparer avec celles tirées d’autres sources.

1.1.3 Églises traditionnelles françaises

Pasteur Frédérique
Il est pasteur de l’Église réformée de France (ERF), devenue Église protes-
tante unie de France (EPUdF Grignan) depuis plus de 8 ans. Il est petit-fils 
de missionnaire ayant travaillé en Afrique. Homme d’ouverture et vision-
naire, il a encouragé une ouverture de l’Église sur la ville pour en faciliter 
la visibilité, mais aussi l’accessibilité avec le « parvis du protestantisme » 
qui est un cadre d’échange et de partage ouvert à tous. Le background du 
pasteur Frédérique le prédispose peut-être un peu plus que les membres de 
son Église à l’ouverture et à l’hospitalité bienveillante envers les autres 
cultures, au sein d’une communauté ecclésiale. Nous avons bien perçu 
pendant la visite de son Église qu’il était un agent d’ouverture.



la question de l’immigration 107

L’Église de Grignan fonctionne selon un mode presbytéro-synodal avec 
implication de l’ensemble de la communauté dans la prise de décisions.

Par exemple, pour que la communauté s’ouvre sur la ville et accueille de 
nouvelles personnes, le projet a été mûri en Conseil puis présenté à l’Assem-
blée générale de l’Église. Comme pasteur, je m’occupe surtout du volet 
théologique et de l’encadrement spirituel, le président du Conseil presbytéral 
quant à lui s’occupe du volet administratif et disciplinaire. Il y a une bonne 
entente entre nous deux. Nous avons souvent des rencontres pour planifier 
les activités et harmoniser nos points de vue sur certaines situations.

Cette gouvernance de l’Église de Grignan est en parfaite harmonie avec 
l’évolution de la société française au sujet de l’exercice de l’autorité dans 
l’Église, qui a consacré comme une règle la répartition des tâches au niveau 
du conseil presbytéral. Dans cette Église, les conflits peuvent provenir de :

l’inadaptation au changement de visage de la communauté par l’intégration 
des immigrés et l’ouverture sur la ville. Un jour, une dame qui est dans cette 
Église depuis plusieurs années m’a dit : je ne reconnais plus mon Église. Je 
peux également citer les variations de niveau de langage et de compréhen-
sion.

Pour surmonter ces difficultés, le pasteur Frédérique a suggéré ceci : 
« une bonne communication interne respectant les niveaux de langage ; le 
regroupement et le rapprochement des membres de la communauté notam-
ment par l’organisation de groupes de maisons dans lesquels la Parole de 
Dieu est partagée avec des moments de prière ».

Pasteur Benjamin
De l’Église Évangélique Libre, en poste depuis environ un an et demi, au 
moment de l’entrevue. Il a remplacé un pasteur qui avait passé 18 ans au 
même poste. Il est Français de souche et poursuit ses études à la Faculté de 
théologie d’Aix-en-Provence.

L’Église peut être considérée comme populaire : peu de catégories 
aisées, peu d’étudiants. On y dénombre : un nombre important de 
Malgaches, de Maliens, d’Haïtiens, d’Ivoiriens, de Kenyans, de Tchadiens, 
de Suisses alémaniques, de Français, et d’Américains (missionnaires). 
L’effectif de l’Église est de 66 membres inscrits, avec une moyenne de par-
ticipation au culte de 80 personnes.

Membre d’une union d’Églises, cette Église est régie par un système 
presbytéro-synodal. Le pasteur précédent était président du Conseil pres-
bytéral, mais, sur la demande du nouveau pasteur, un autre Président, 



108 jean patrick nkolo fanga

distinct du pasteur, a été élu. « Ce changement n’a pas été facile à intégrer 
dans les habitudes, car les membres du conseil étaient habitués à un pas-
teur qui prenait les initiatives et les décisions ». D’après le pasteur 
Benjamin, les crises au sein de la communauté surviennent surtout à cause 
des faits suivants : non prise en compte de la culture d’une composante de 
la communauté ainsi que des us et coutume du pays d’origine, tendance au 
repli identitaire et au regroupement par affinité culturelle, ethnique ou 
raciale, l’image et les attentes au sujet du pasteur par rapport à la culture 
d’origine du membre de l’Église, habitudes et culture de l’Église par rap-
port au changement. « J’ai rencontré un problème lors de l’organisation de 
la fête de Noël, ma première année ici. Chaque groupe culturel avait un 
temps de passage. Pour des raisons de contrainte de temps, nous avons 
réduit le temps de passage de l’intervention des Malgaches. Cela est très 
mal passé… ».

Pour surmonter toutes ces difficultés, le pasteur Benjamin a suggéré les 
actions suivantes : rechercher l’équilibre ou le consensus entre les cultures, ne 
pas renier ses origines, liberté dans l’engagement. Pour le pasteur Benjamin,

il y a des suggestions qui semblent se contredire, mais qui révèlent une inten-
tion de gommer les origines pour mettre en place une sorte de culture uni-
forme ou homogène, par exemple, comment peut-on affirmer qu’« en Christ, 
il n’y a ni juif, ni grec » et ne pas renier ses origines ? Il est question de faire 
du chrétien une personne culturelle, ce qui pourrait éviter de mettre en 
valeur les cultures des origines.

Les caractéristiques de l’exercice de l’autorité dans ce type d’Église 
sont les suivantes :

• L’exercice de l’autorité est partagé entre plusieurs acteurs et les déci-
sions se prennent dans des cadres institutionnels précis selon des modalités 
connues de tous. La figure du pasteur est proche de celle du berger ou du 
prophète-prédicateur. Il devrait être capable de collaborer avec le président 
du conseil presbytéral avec lequel il pourrait se partager la figure du 
berger/animateur de la communauté ecclésiale.

• Les vecteurs de conflits sont : les attentes au sujet du pasteur qui 
varient en fonction de la culture des origines, la tendance au repli identi-
taire, la non-prise en compte d’un groupe culturel, les résistances au 
changement

• Les vecteurs potentiels d’un « vivre ensemble » sont : l’affirmation de 
ses origines ou l’absence de distinction au sujet des origines, les activités de 
rapprochement et la recherche du consensus culturel.



la question de l’immigration 109

Comment réaliser concrètement un vivre ensemble harmonieux dans 
chacun de ces types d’églises ? Comment exercer une autorité légitimement 
acceptée par tous dans chacun de ces types d’églises ? Devrait-on gommer 
les origines culturelles au profit d’une culture chrétienne ?

1.2 Le regard d’un observateur averti : le Pasteur David Brown

Missionnaire et pasteur américain, en France depuis trois ans avec Julie son 
épouse. Le pasteur Brown est membre d’une Église Évangélique locale et 
responsable du réseau Mosaïc de Marseille. Son activité missionnaire 
consiste à accompagner de manière multidimensionnelle les immigrés. Il est 
donc un observateur averti de l’accompagnement pastoral des migrants dans 
la ville de Marseille. Son appréciation de la situation est utile pour mieux 
comprendre les réalités sur cette question dans les Églises de Marseille.

Selon lui, « le gouvernement de l’Église varie en fonction des Églises et 
de leur théologie. On note un leadership appuyé du pasteur avec un effort 
d’adaptation aux réalités locales dans la plupart des Églises initiées par des 
migrants ».

Pour le pasteur David Brown, les conflits naissent dans les Églises de 
migrants pour diverses raisons, dont les principales sont les suivantes :

manque de communication au sein de la communauté, gestion des finances 
problématique : manque de transparence, choix non concertés, nombreuses 
sollicitations d’ordre financières ; gestion de la vie intime des membres de 
l’Église de manière non harmonisée ; conflits relationnels et interpersonnels.

De par son expérience multiculturelle, le pasteur David Brown propose 
les éléments suivants pour résoudre les conflits dans les communautés 
ecclésiales marquées par la diversité culturelle :

Il faut que les différents responsables prient pour demander la sagesse divine. 
Il faut également considérer la multiplicité comme une bénédiction et aller vers 
l’autre pour le comprendre. Les pasteurs devraient savoir préparer l’Église au 
changement et y être ouverts. Pour cela, il est important que le conseil reflète 
la réalité de la composition de la communauté. Il faudrait aussi former la 
communauté sur la multi culturalité et le dialogue interculturel.

Cette enquête nous a permis de constater le rôle primordial que la 
spiritualité joue dans la vie matérielle des chrétiens d’origine africaine et la 
place du pasteur comme médiateur entre vie spirituelle et vie matérielle. 
Comment ces résultats s’articulent-ils avec la culture des peuples d’Afrique 
noire ? Comment articuler cela avec les réalités occidentales ?



110 jean patrick nkolo fanga

2.	 L’influence de la culture dans les pratiques de l’autorité en situation 
ecclésiale

2.1 Au sujet de l’autorité et de la pastorale

Pour le philosophe français André Conte Sponville, l’autorité est : « Le 
pouvoir légitimé ou reconnu, ainsi que la vertu qui sert à l’exercer. C’est 
le droit de commander et l’art de se faire obéir » (Bouttier et Hebding 
2003, 4). Il distingue, dans cette définition, un sens objectif qui est le pou-
voir légitimé et un sens subjectif marqué par l’art de se faire obéir.

Max Weber a distingué trois sortes d’autorité comme forme de domi-
nation : autorité légitime qui est une autorité traditionnelle fondée sur des 
croyances anciennes (sorcier, magicien) ; une autorité légale, rationalisée, 
qui repose sur le droit (prêtre) ; une autorité charismatique qui est celle 
qu’un individu peut exercer sur un groupe qui lui est dévoué (Christ, 
Mahomet, prophète en général). David E. Willer, sociologue américain, 
propose de compléter cette typologie en y ajoutant l’autorité idéologique 
pour répondre à la typologie d’actions sociales (Docteur, prédicateur ; 
Willaime 1986).

Claude Baty pense que « l’autorité se distingue du pouvoir dans la mesure 
où elle n’a pas recours à la force. Elle a la capacité d’obtenir, sans recours à 
la contrainte physique, un certain comportement de la part de ceux qui lui 
sont soumis » (Baty 1993, 5). Quelles sont les modalités d’une autorité exer-
cée en Église ? Si, selon la Réforme, Christ est la seule autorité de l’Église, 
comment cette autorité se manifeste-t-elle dans la vie de l’Église ? Laurent 
Schlumberger (2003, 549-559) propose six thèses :

1. 	Dans l’Église, l’autorité appartient à Jésus seul.
2. 	Cette autorité de Jésus se manifeste dans le ministère de la Parole 

qui vise à présenter le Christ.
3. 	Cette autorité se déploie ensuite dans la vie communautaire, car à 

travers le sacerdoce universel, chaque chrétien exerce un ministère qui lui 
donne une certaine délégation d’autorité.

4. 	Il faut distinguer entre renvoi à l’autorité de Christ et exercice du 
pouvoir dans l’Église.

5. 	Certaines fonctions dans l’Église sont des positions d’autorités 
comme celle de président de conseil régional dans l’ERF qui joue un rôle à 
la fois politique, social, technico-économique et culturel.

6. 	 Il y a nécessité de repenser la fonction de président régional dont le 
cumul de fonctions peut être bénéfique ou nocif pour l’Eglise et revenir à une 



la question de l’immigration 111

séparation des pouvoirs ou attributions comme au niveau local où les respon-
sabilités de pasteur et de président du conseil presbytéral ont été dissociées.

L’émiettement de l’autorité dans l’Église ne concourt-elle pas à fragili-
ser ou à populariser l’autorité ? En d’autres termes, si l’autorité appartient 
à Christ, faudrait-il nécessairement séparer l’autorité des affaires spiri-
tuelles de l’autorité des affaires matérielles ?

Si un certain nombre de pasteurs se plaignent de la fragilisation de leur 
autorité, Isabelle Grellier se demande si ce n’est pas une chance pour 
l’Évangile d’assumer cette fragilisation (Grellier 2003). Selon elle, l’accès 
des femmes au ministère pastoral a probablement contribué à remettre en 
question l’autorité pastorale et constitue une chance pour l’Évangile. En 
effet, l’autorité dans l’Église est replacée dans sa dépendance avec l’autorité 
de son Chef qui est le Christ. En clair, l’impression de « fragilisation » de 
l’autorité à travers une répartition accrue des attributions n’est autre que 
l’expression du fait que l’autorité dans l’Église n’appartient qu’au Christ 
qui peut la déléguer à qui il veut et comme il veut. Selon nous, un problème 
demeure, celui de savoir si une autorité chrétienne est forcément affaiblie 
ou moins affirmée. Pour être conforme à la volonté de Dieu, l’Église 
devrait-elle absolument être acéphale ? Ne devrait-on pas plutôt insister sur 
la spiritualité des personnes en position d’autorité et leur soumission 
éthique au Christ ?

Gounelle (1997) a élaboré une typologie pastorale dont la synthèse est 
la suivante :

Type de Pasteur Théologie Ecclésiologie

Le prophète-prédicateur Théologie de la Parole Églises issues de la Réforme

Le berger Théologie de l’alliance Peuple de Dieu

Le prêtre-gestionnaire  
du sacré

Théologie du sacré Médiation entre sacré et 
profane, spirituel et matériel

Le meneur ou leader Dieu libérateur refusant 
l’injustice et défendant  
les opprimés

Église instrument de la 
venue du Royaume de Dieu 
sur terre

Le directeur de conscience 
ou conseil spirituel

Théologie d’un Dieu per-
sonnel

Focalisé sur le parcours 
personnel du chrétien.

Ces cinq types peuvent être sujets à des emprunts et posent le problème 
d’une autorité pastorale dans la situation particulière qu’est l’immigration, 
puisqu’elle oblige une Église locale à la coexistence de plusieurs cultures, 



112 jean patrick nkolo fanga

voire de plusieurs théologies et ecclésiologies. Selon nous, il serait difficile 
de gommer les origines culturelles pour créer une culture dite chrétienne. 
Le processus herméneutique qui conduira à un tel résultat sera toujours 
influencé par une culture dominante.

Dans la perspective de codifier l’exercice de l’autorité pastorale dans 
une Église locale protestante du Cameroun en Afrique, nous avons postulé 
qu’il faudrait avoir une approche systémique en maîtrisant les facteurs de 
contingence. Les facteurs de contingence qui participent à son interaction 
avec son environnement sont : la taille, la technologie, l’environnement et 
les différences individuelles. Dans cette organisation, le pasteur devrait 
jouer un rôle de coach, de facilitateur ou d’accompagnateur spirituel, afin 
que chacun puisse vivre sa foi et assumer sa vocation particulière (Nkolo 
Fanga 2011). Dans l’Église, il existe une forme de gouvernement qui 
dépend des différentes confessions chrétiennes et qui se présente sous trois 
formes principales : épiscopal (l’évêque a le pouvoir de décision), congré-
gationaliste (la congrégation décide) et presbytéro-synodale (les pasteurs 
et les anciens prennent les décisions). Les Églises protestantes sont celles 
qui perpétuent la tradition de la Réforme du xvie siècle et qui appliquent 
en majorité une forme de gouvernement presbytéro-synodale. En plus de 
la culture des origines, les formes d’autorité devraient s’accommoder de 
l’ecclésiologie et de la forme de gouvernement.

En somme l’exercice de l’autorité dans les Églises se réfère à celle du Christ 
qui est le véritable chef de l’Église. Il y a là deux aspects indissociables :

– l’aspect institutionnel, car l’autorité est exercée dans une forme ecclé-
siologique spécifique ;

– l’aspect spirituel : l’autorité dans l’Église est une autorité déléguée par 
le Christ. Ceux qui l’exercent devraient le faire sous l’influence de leur 
communion avec le Christ, de la direction du Saint-Esprit et de leur res-
ponsabilité éthique.

2.2 Au sujet de l’immigration, du multiculturel et de la pastorale

Quels sont les éléments qui devraient entrer en compte dans l’élaboration 
du concept de l’autorité en situation multiculturelle ? Pour y répondre, il 
semble opportun de voir quelle est la position que l’on attribue à celui 
qu’on considère comme étranger dans les groupes humains.

Dans les civilisations grecque et romaine vers le ive siècle, les étrangers 
sont considérés comme « utiles », mais « inférieurs » au citoyen, voire des-
tinés à l’esclavage (Milza 1988). La complexité des rapports du citoyen à 



la question de l’immigration 113

l’immigré est vieille de plusieurs siècles. La question de l’immigration jadis 
économique est devenue politique, car elle repose désormais sur le pro-
blème de l’identité d’une nation ayant en son sein une proportion non 
négligeable de générations d’immigrés. Le recours à la main-d’œuvre étran-
gère après les guerres des années 1940-50 pour reconstruire la France a 
créé un flux important d’immigrés et, plus tard, le phénomène de l’immi-
gration clandestine avec des regroupements familiaux s’y est ajouté. La 
fermeture des frontières dans la plupart des pays d’Europe occidentale en 
1973-74 marque une rupture qui a modifié la composition de la popula-
tion des étrangers dont les caractéristiques se rapprochent de la population 
nationale : augmentation de la population féminine et des jeunes, taux de 
chômage élevé, niveau d’instruction plus élevé, etc. (Lequin 1988). On a 
même assisté même à un phénomène lent d’assimilation. Selon Yves Lequin, 
on peut, malgré cela, noter plusieurs sphères où se cristallise une sorte 
d’hostilité : la culture ou la vie dans la cité, la religion et le nationalisme 
qui semblent isoler ou déterminer celui qui est étranger. Au-delà des grands 
discours humanistes et universalistes, ces trois champs d’élaboration des 
différences demeurent : « l’étranger est devenu non pas un être humain, 
mais un objet utilisé pour trouver un exutoire à la crise, à la décadence, au 
profond sentiment d’incertitude sur l’avenir » (Lequin 1988, 460).

Pour Marc Spindler et Annie Lenoble-Bart, les Africains qui arrivent 
en Europe rencontrent des chrétiens pour qui la religion chrétienne est plus 
un héritage culturel, un ensemble de valeurs morales et philosophiques, un 
code de références, un Christianisme laïcisé sans pratique religieuse dans 
une culture officiellement laïque (Spindler et Lenoble-Bart 2000, 21-34). 
Cela implique un décalage culturel qui est source d’incompréhension réci-
proque, car dans les pays du Sud, la coupure entre religion et culture est 
presque inexistante, d’où la création, par les migrants, d’Églises dans les-
quelles ils se « retrouvent ». Dominique Kounkou énonce ce qui, selon lui, 
caractérise les Églises africaines en Europe. Jésus Est le Roi est leur confes-
sion de foi avec des implications existentielles ; une expression culturelle 
dans tous les aspects de la vie d’Église ; une tendance à l’hétérogénéité 
culturelle et raciale ; une naissance et une croissance à travers une évangé-
lisation basée sur la guérison de divers maux sociaux (Kounkou 2000, 
219-228).

Selon Sébastien Fath, le succès des Églises Évangéliques auprès des 
migrants s’explique par une culture autogestionnaire fondée sur un esprit 
de conquête et de solidarité locale qui propose aux migrants ce que les 
institutions républicaines sont, la plupart du temps, incapables de leur 
offrir, à savoir un cadre solidaire global où tous les besoins (physiques, 



114 jean patrick nkolo fanga

religieux, professionnels, alimentaires, etc.) sont pris en charge au sein 
d’une même collectivité (Fath 2005, 224).

En termes de prestations et de démarches, on assiste à trois modèles 
(Fath 2005) :

– Niches communautaires : dérives communautaristes où la tribu des 
convertis se superpose à la tribu des ancêtres, le pasteur étant assimilé à un 
chef coutumier.

– Lieu d’intégration rapide au creuset français où se mêlent apprentis-
sage de la confiance en soi et pratique de la démocratie.

– Communautés transitionnelles : d’abord fortement ethnique à cause 
du rejet des Églises traditionnelles, puis changement et ouverture à la géné-
ration suivante. La sécularisation poussée de la société française peut être 
la cause de la présence de diaspora chrétienne de plus en plus diversifiée 
(russe, ukrainienne, italienne, espagnole, etc.) dont la plus ancienne est la 
Fédération protestante des Malgaches de France (FPMA), dès 1959.

Tous ces auteurs et bien d’autres mettent en exergue la complexité du 
rapport pastorale/culture à travers les changements imposés par l’immigra-
tion. Il semble que l’attrait des migrants pour les Églises se situe au niveau 
de leur proximité avec une théologie de type utilitaire. Les figures d’auto-
rité devraient donc s’inscrire dans cette perspective. Le pasteur devrait être 
capable d’intercéder pour un membre de l’Église de manière à concilier les 
forces spirituelles pour une intervention salutaire dans sa vie. Qu’en est-il 
des cultures des peuples d’Afrique au sujet de l’autorité ?

2.3	 Sources de légitimation culturelle de l’autorité chez les peuples 
originaires d’Afrique noire

Les principes suivants peuvent être considérés comme les bases de l’exer-
cice de l’autorité dans les cultures des peuples d’Afrique noire (Nkolo 
Fanga 2011) :

Trois sources de légitimité fondent le pouvoir du chef ou du roi : la 
lignée, l’accord des dieux et l’accord du peuple. Ces sources de légitimation 
de l’autorité peuvent être contextualisées dans l’Église de la manière sui-
vante : être reconnu comme un enfant de Dieu appelé à son service, mani-
fester les dons du Saint-Esprit et, enfin, avoir l’approbation du peuple de 
Dieu pour exercer son ministère.

L’exercice du pouvoir se fait de manière consensuelle : la prise de déci-
sion se fait par la palabre, qui est un cadre de débat ouvert et fraternel. Le 



la question de l’immigration 115

chef et le conseil des notables sont assistés dans la gouvernance du peuple 
par une gamme variée de structures spécialisées (sociétés secrètes) ayant 
compétence dans tous les aspects de la vie (santé, prospérité, règlement des 
conflits, etc.). Dans la plupart des Églises issues de la tradition Reformée, 
il existe le conseil paroissial, composé du pasteur et des anciens de l’Église, 
qui gouverne l’Église locale en ayant recours à des comités aux attributions 
spécifiques.

La promotion du bien-être de l’homme : le roi est garant de la justice 
et veille à ce que chaque membre de son peuple puisse prospérer par son 
travail. La doctrine chrétienne promeut les valeurs de travail et de justice.

La pastorale d’une communauté chrétienne influencée par les cultures 
des peuples d’Afrique noire devrait permettre de rendre l’Évangile concret 
en faisant de l’Église locale le cadre de rencontre entre le spirituel et le 
matériel. Cet aspect de la vie d’Église pourrait être problématique dans les 
pays de cultures occidentales, la tendance y étant plutôt à une « dissocia-
tion » relative du spirituel et du temporel, du religieux et du politique à 
cause d’un douloureux parcours historique. La spiritualité y est de plus en 
plus démocratique. Les occidentaux préférant se tourner vers de formes de 
spiritualité orientales ou à caractère social, plutôt que des spiritualités 
chrétiennes traditionnelles (Marchand 2015 et Vergote 1983). La légitima-
tion d’une autorité pastorale devrait aller au-delà d’une figure idéologique 
(docteur) pour une figure plus pragmatique (formateur, coach, accompa-
gnateur) qui peut être le produit d’une transcendance. Ces données cultu-
relles devraient être complétées par d’autres éléments du contexte vécu par 
les populations d’Afrique noire, ainsi que leur diaspora. La culture ne 
suffit plus à elle seule pour expliquer les choix des individus dans leur 
quête de mieux-être (Mutabazi 2006, 179-197). En revanche, il faudrait 
tenir compte des autres éléments du contexte : la colonisation et ses consé-
quences (notamment l’assimilation culturelle ou un retour aux sources) ; la 
démocratie à l’occidentale (vote au lieu du consensus) favorisée par la 
communauté internationale après des dizaines d’années de parti unique 
imposées par l’ex-puissance coloniale ; la crise économique des années 
1980-90 avec ses conséquences, notamment la prise en charge des écono-
mies africaines par le FMI avec ses nombreux programmes aux lourdes 
conséquences sociales (hausse des contributions fiscales, baisses de salaires, 
etc.) qui ont entraîné des comportements déviants (corruption, tribalisme, 
etc.). Tous ces facteurs ont contribué à idéaliser l’occident et à en faire une 
sorte de paradis sur terre suscitant ainsi un engouement pour l’immigration 
vers cette direction. Le chrétien originaire d’Afrique noire vivant en France 



116 jean patrick nkolo fanga

et même en Europe est ainsi partagé entre l’idéalisation de la culture occi-
dentale, les désillusions sur son séjour, son désir de retour aux sources, les 
incohérences de la politique internationale, les à priori sur les étrangers, les 
réalités difficiles de son pays d’origine et sa volonté de réussir.

2.4	 Autorité et culture en France

La Révolution française du xviiie siècle a consacré le passage du théolo-
gico-politique à un modèle de politique démocratique, ou encore d’un 
modèle monarchique, religieux et théologique à un modèle démocratique 
et laïque (Bouttier et Hebding 2003). On est passé d’une monarchie à une 
démocratie, privilégiant l’autorité partagée et refusant toute forme d’auto-
rité pouvant rappeler celle du roi. Après les évènements de mai 1968, on 
est passé en France d’un modèle républicain où le peuple prenait la place 
de Dieu à un modèle libertaire, le pouvoir issu du peuple ne semblait plus 
pertinent. De plus, on a assisté au rejet des figures paternalistes d’autorité. 
Mai 1968 serait le départ d’une évolution dans l’exercice de l’autorité dans 
la pastorale à travers le fait que la présidence des conseils presbytéraux 
dans les Églises protestantes pourrait être confiée à des laïcs faisant du 
pasteur l’un des membres (Grellier 2003). Ces mutations des figures d’au-
torité s’inscrivent dans un contexte de contestation des figures ecclésias-
tiques traditionnelles. Dès le xixe siècle, la théologie libérale atténue 
fortement les dispositions doctrinales traditionnelles, prend ses distances 
avec les Réformateurs dans l’interprétation de la Bible et se méfie fortement 
des autorités ecclésiastiques. Les théologiens protestants ont considéré la 
sécularisation comme l’ère de l’avènement de l’extinction de Dieu dans la 
culture contemporaine occidentale. On parlait alors d’un christianisme 
adulte ou « areligieux », selon l’expression de Dietrich Bonhoeffer (Marchand 
2015, 261). Le postmodernisme accentue le retrait de la spiritualité du cadre 
religieux traditionnel en faveur d’autres formes de spiritualités entraînant un 
syncrétisme de fait. La spiritualité devient alors immanente, antidogmatique 
et agnostique, mettant désormais l’accent sur le développement personnel 
plutôt que sur la relation avec le divin à travers une pratique et un cadre 
religieux. « Cette transcendance immanente est une option spirituelle où 
l’amour tient une place centrale. La relation à l’immanence sans aucune 
transcendance c’est-à-dire une spiritualité sans Dieu en est une autre où 
l’amour est tout aussi central » (Marchand 2015, 267).

Plusieurs éléments de la sécularisation, en effet, ont enlevé à la religion cer-
tains domaines de la vie, de sorte que son influence s’est visiblement réduite. 



la question de l’immigration 117

Il y a tout d’abord l’immense terrain des besoins, des misères ou des 
angoisses où la religion représentait autrefois pour de nombreux hommes 
un moyen de se défendre contre les dangers par le recours à la providence 
divine ou à la protection d’une autre puissance surnaturelle. On faisait des 
pèlerinages ou des offrandes pour la guérison des malades. Des processions 
avaient lieu pour la réussite de la moisson. On faisait appel à Dieu pour qu’il 
allège la pauvreté. Il suffit de voir les pratiques religieuses dans d’autres 
régions pour se rendre compte de l’importance qu’y ont encore les besoins 
humains. De nos jours la médecine, la science agronomique, la lutte sociale 
ont remplacé ces fonctions religieuses. (Vergote 1983, 438-439)

Comme le disait Spindler, cette conception démocratique de la spiri-
tualité est une nouveauté pour les chrétiens qui viennent d’Afrique. Nous 
pensons que cette conception sécularisée de la foi accentue le décalage 
culturel et complexifie le gommage des identités culturelles au profit d’une 
culture commune, surtout en ce qui concerne l’exercice de l’autorité.

Des points de convergence existent entre les conceptions des cultures 
occidentales et africaines notamment au sujet du souci du bien-être de tous 
et de chacun, mais aussi, du consensus dans la prise des décisions. Le point 
de divergence principal pourrait provenir de la place du spirituel dans les 
réalités quotidiennes dans chaque culture : immixtion, implication ou sépa-
ration ? Comment concilier cela dans le cadre d’une Église locale rendue 
multiculturelle par l’immigration ?

3.	 Regards théologique et biblique

3.1	 La pensée de quelques théologiens

La position selon laquelle la pastorale auprès des personnes originaires 
d’Afrique noire vivant en Europe devrait mêler spiritualité et activités 
ecclésiales au quotidien des personnes en question peut-elle être soutenue 
théologiquement ? Martin Bucer, qui fut l’un des Réformateurs de la pre-
mière génération, a fermement défendu l’idée selon laquelle l’Église devrait 
se rapprocher des réalités du peuple, que ce soit dans la prédication consi-
dérée comme cura generalis ou dans l’accompagnement pastoral considéré 
comme cura specialis. Bucer lui-même fût pasteur auprès des paysans et il 
leur parlait volontiers de « leurs choux » (Hammann 1997). Selon Calvin, 
l’Église a le devoir de rendre concrète la Parole de Dieu au monde et, pour 
y parvenir, Dieu se sert des hommes et des femmes de son Église. Jean 
Marc Ela, partisan de la théologie de la libération en Afrique noire va dans 
le même sens lorsqu’il lie la crédibilité du message évangélique à la prise 



118 jean patrick nkolo fanga

en compte de la souffrance vécue par les peuples (Ela 2000). La théologie 
de la libération holistique (Tchonang 2015) constate l’incapacité des cou-
rants théologiques à transformer les sociétés d’Afrique, tout comme l’échec 
des politiques postcoloniales à éviter la marginalisation de l’Afrique. Selon 
cette théologie, l’émergence des Églises charismatiques et l’accent mis sur 
la guérison spirituelle sont autant de preuves de la capacité de l’Afrique à 
survivre par son rapport au divin et de manière spécifique. C’est une résis-
tance des couches populaires et une nouvelle alternative aux systèmes 
postcoloniaux qui ont plongé les peuples d’Afrique dans la misère et la 
déchéance morale et sociale. Les modèles théologiques de cette théologie 
sont tous ceux qui, sur le continent, sont impliqués dans la guérison spiri-
tuelle ou l’exorcisme. Il y a un discours théologique en Afrique qui milite 
de plus en plus vers une perspective compassionnelle et pragmatique dans 
la praxis ecclésia pour rester à la suite de Jésus-Christ lui-même.

3.2	 Quelques textes bibliques

Quel est l’enseignement des Évangiles sur le rapport entre autorité, praxis 
ecclésia et besoins du peuple de Dieu ?

En Mt 20,20-28, Jésus y dénonce la pratique selon laquelle les personnes 
en position d’autorité se servent du peuple de manière abusive. L’usage du 
grec katakyrieuô, qui signifie dominer, soumettre à son autorité, contrôler 
maîtriser, illustre le genre d’autorité exercée par les princes de l’époque. À 
l’inverse, Jésus-Christ appelle ses disciples à privilégier le service dans l’exer-
cice de l’autorité (Focant et Marguerat 2012, 108). L’usage du grec diako-
nos, qui désigne une personne au service d’un maître et de doulos, qui 
signifie serviteur / esclave, renforce l’idée selon laquelle, pour Jésus-Christ, 
l’autorité est conférée pour sa gloire et le bien-être de son peuple. Dans Luc 
4,1-11, la réaction de Jésus-Christ est instructive : l’Homme ne peut pas vivre 
de pain seulement, mais aussi, et surtout de la Parole de Dieu. Le terme 
rhêma, qui signifie parole agissante, active ou vivante, bref, une parole ayant 
un effet précis, nous invite à tenir compte des besoins humains, mais aussi 
de la volonté de Dieu dans l’élaboration de la pastorale. Dans Luc 9,12-17, 
les disciples, confrontés à la résolution d’un problème matériel, demandent 
à Jésus d’envoyer la foule se « débrouiller » pour se nourrir après l’avoir 
écouté. La réponse de Jésus, « Donnez-leur vous-mêmes à manger ! », sonne 
comme une interpellation pour l’Église d’aujourd’hui à travers sa praxis et 
ses ministères à accompagner les chrétiens dans la résolution de leurs pro-
blèmes existentiels de manière à exprimer solidarité et compassion envers 



la question de l’immigration 119

ceux pour lesquels le Seigneur Jésus-Christ a donné sa vie. Il s’agit là d’une 
réalité ontologique de la pastorale.

Ainsi, la forme d’autorité en pastorale devrait aller au-delà de celle du 
docteur-enseignant-prédicateur pour se fondre dans un mélange entre le 
prêtre, le prophète, le thérapeute, le leader. Bref, un acteur des réalités 
quotidiennes du peuple de Dieu qui tire sa légitimité dans la transcendance 
pour se présenter comme un médiateur entre les mondes visible et invisible.

4.	 Suggestions pour une forme d’autorité pour la pastorale dans une 
Église influencée par l’immigration

Toutes les réflexions qui précèdent nous permettent de comprendre que, 
pour les chrétiens d’origine africaine, la jonction spirituel-matériel dans la 
prise en charge des réalités quotidiennes des chrétiens est l’élément clé dans 
l’élaboration d’une pastorale. À cela nous ajoutons : la filiation spirituelle, 
la promotion du bien-être de la personne et la prise de décision de manière 
consensuelle. Les Églises ayant en leur sein des personnes influencées par 
les cultures africaines devraient concevoir dans leur programme des actions 
prenant en compte la prise en charge spirituelle des besoins et des réalités 
existentielles de leurs membres. Le pasteur devrait être dans la logique de 
la figure d’autorité du docteur-enseignant-prédicateur et du leader-liturge-
thérapeute, avec une perspective plus pragmatique que spéculative. Il 
devrait se comporter et agir comme un formateur, un accompagnateur ou 
un coach spirituel et évangélique, agissant par la grâce et la force de l’Es-
prit-Saint. Il devrait, comme le Christ, se soucier de l’effectivité de son 
enseignement dans la réalité des membres de son Église. Comment y par-
venir dans un contexte où les fondamentaux philosophiques et culturels 
sont différents ? C’est le défi auquel sont confrontées les Églises de France 
et d’Europe qui doivent prendre en charge ces chrétiens « différents » et 
cela passe d’abord par un échange de connaissances sans à priori ou hié-
rarchie sur les cultures des origines et une identification des besoins. Il 
serait aussi utile de multiplier des activités de rapprochement autour de la 
Bible, en vue d’avoir une compréhension harmonisée des implications du 
vivre ensemble. Pour ce qui concerne les Églises mono-ethniques, les résul-
tats obtenus à travers cette étude devraient être comparés à d’autres 
sources d’informations pour avoir une pluralité d’opinions. Cependant, 
nous pouvons dire que, si la tendance de ce type d’Église est orientée vers 
un retour aux sources culturelles, il n’en demeure pas moins que les per-
sonnes qui y sont en position d’autorité devraient aussi s’approprier les 



120 jean patrick nkolo fanga

éléments de la culture du pays d’accueil. Dans tous les cas, notre étude 
nous a permis de conclure que le dialogue interculturel est la solution 
majeure à envisager pour la reformulation des formes d’autorité et pra-
tiques d’Églises en situation d’immigration. Dans cette optique, il sera 
nécessaire de former les acteurs de la pastorale aux pratiques qui favorisent 
un dialogue interculturel.

Références

Baty, C. (1993), « De l’autorité en général et de l’autorité pastorale en par-
ticulier », Fac-réflexion, 25 décembre, Paris, FLTE, p. 4-11, en ligne : 
<flte.fr/wp-content/uploads/2015/08/FR25-Autorite_pastorale.pdf>.

Bouttier, N. et R. Hebdin (2003), « Les vertus retrouvées. Entretien avec 
André Conte Sponville », Témoignage Chrétien-Réforme, numéro spé-
cial, janvier, p. 4-6.

Calvin, J. (1956), Institution Chrétienne. Livre IV, Genève, Labor et Fidès.

Ela, J-M. (2003), Repenser la Théologie africaine, le Dieu qui libère, Paris, 
Khartala.

Focant, C. et D. Marguerat (2012), dir., le Nouveau Testament com-
menté, Genève, Bayard / Labor et Fidès

Gounelle, A. (1997), « Typologie du ministère pastoral » dans Collectif, 
Les pasteurs vus par la société civile, Association des Pasteurs de France, 
disponible en ligne : <www.andregounelle.fr/eglise/typologie-du-minis-
tere-pastoral.php>.

Grellier, I. (2003), « Le rôle des pasteurs bousculé par les évolutions de 
la société. Une chance pour l’Évangile ? », Études théologiques et reli-
gieuses, 78/3, p. 367-386.

Gueroult, M. (2012), Les Églises issues de l’immigration, de quoi parlons-
nous, projet Mosaïc, Fédération protestante de France, Paris.

Hammann, G. (1997), « Un réformateur sous le microscope. Martin Bucer 
(1491-1551) ou le navire échoué », La Revue réformée, 192, en ligne : 
<larevuereformee.net/articlerr/n192/un-reformateur-sous-le-microscope-
martin-bucer-1491-1551-ou-le-navire-echoue>.

Kabasele Lumbala, F. (2011), « Liturgies africaines et vie », Théologiques, 
19/1, p. 147-162.

Kiki, C. (2001), La Réforme du culte. Une nécessité pour les Églises 
d’Afrique, Yaoundé, Éditions CLE.



la question de l’immigration 121

Kounkou, D. (2000), « Les Églises chrétiennes, d’expression africaine en 
France », dans M. Spindler, et A. Lenoble-Bart, dir., Chrétiens d’outre-
mer en Europe, un autre visage de l’immigration, Paris, Khartala, 
p. 219-228.

Lequin, Y. (1988), dir., La mosaïque France. Histoire des étrangers et de 
immigration, Paris, Larousse.

Marchand, B. (2015), L’accompagnement spirituel dans l’action sociale. 
Enquête menée au sein d’associations protestantes intervenant auprès 
de personnes en situation d’exclusion, thèse de doctorat, Faculté de 
théologie protestante, Université de Strasbourg.

Milza, O. (1988), Les Français devant l’immigration, questions au xxe siècle, 
Éditions complexes.

Mutabazi, E. (2006), « Face à la diversité des cultures et des modes de ges-
tion. Le modèle circulatoire de management en Afrique », Management 
& Avenir, 4/10, p. 179-197.

Nkolo Fanga, J. P. (2017), Autorité, cultures et Eglises, Saabrücken, 
Éditions croix du salut.

________ (2013), « Autorité et pastorale. Quelles attentes pour des chrétiens 
originaires d’Afrique ? », Perspectives missionnaires, 65, Paris.

________ (2011), L’exercice du ministère pastoral et le management d’une 
Église locale au sein du Conseil des Églises Protestantes du Cameroun, 
thèse de doctorat en théologie, Yaoundé, UPAC.

Schlumberger, L. (2003), « À propos de l’autorité dans l’Église », Études 
théologiques et religieuses, 78/4, p. 549-559.

Spindler, M. (2000), « L’implantation d’Églises d’Outre-mer en Europe : 
aspects missiologiques», dans M. Spindler.

Tchonang, G. (2015) [2010], « Brève histoire de la théologie africaine », 
Revue des sciences religieuses 84/2, mis en ligne le 17 novembre 2015 : 
<rsr.revues.org/344>.

Temporal, F. et J. Larmarange (2006), Déroulement des enquêtes quan-
titatives ou qualitatives, support de cours, Laboratoire Poplnter, FSHS, 
Université Paris 5 René Descartes.

Vergote, A. (1983), « Religion et sécularisation en Europe occidentale. 
Tendances et prospectives », Revue théologique de Louvain, 14/4, 
p. 421-445.



122 jean patrick nkolo fanga

Viau, M. (2007), « La méthodologie empirique en théologie pratique » dans 
G. Routhier et M. Viau, Précis de théologie pratique, 2e édition aug-
mentée, Montréal / Bruxelles, Novalis / Lumen Vitae, p. 87-98.

Willaime, J.-P. (1986), Profession : Pasteur, Genève, Labor et Fidès.

Résumé

Nous partons du constat selon lequel les immigrés en France mettent en 
place des actions d’Églises en marge des Églises traditionnelles. Dans ces 
Églises issues de l’immigration, on retrouve des pratiques qui les relient à 
leurs origines et qui sont en décalage avec les réalités du pays d’accueil 
comme c’est le cas pour l’exercice de l’autorité. Nous avons réalisé une série 
d’entretiens auprès d’une dizaine de pasteurs et missionnaires exerçant un 
ministère dans une Église locale qui possède en son sein des immigrés d’ori-
gine africaine dans la ville de Marseille, en France. À travers ces entretiens, 
nous cherchons à déterminer le type d’autorité à mettre en œuvre dans le 
cadre de la pastorale dans ces Églises.

Abstract

This paper starts from the observation that immigrants in France set up 
church-like actions outside of the existing churches. In these churches of 
immigrant origin some practices are found that link the believers to their 
origins, practices that are out of step with the realities of the host country, 
as it is the case with the exercise of authority in France. A qualitative survey 
has been carried out, focusing on nine pastors and missionaries in a local 
church with a significant number of immigrants of African descent in the 
city of Marseille (France). The goal of this survey is to determine the type of 
authority that should be exercised in the pastoral field within those churches.


