Document généré le 24 jan. 2022 13:19

Théologiques Théologiques

La question de 'immigration et la nécessaire reformulation
des formes d’autorité en pastorale

Jean Patrick Nkolo Fanga

Théologie de la migration Résumé de l'article

Volume 25, numéro 2, 2017 Nous partons du constat selon lequel les immigrés en France mettent en place
des actions d’Eglises en marge des Eglises traditionnelles. Dans ces Eglises

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1056939ar issues de I'immigration, on retrouve des pratiques qui les relient a leurs

DOI : https://doi.org/10.7202/1056939ar origines et qui sont en décalage avec les réalités du pays d’accueil comme c’est

le cas pour I’exercice de I'autorité. Nous avons réalisé une série d’entretiens
aupres d’'une dizaine de pasteurs et missionnaires exercant un ministére dans
une Eglise locale qui posséde en son sein des immigrés d’origine africaine dans
la ville de Marseille, en France. A travers ces entretiens, nous cherchons a

, déterminer le type d’autorité & mettre en oeuvre dans le cadre de la pastorale
Editeur(s) dans ces Eglises.

Faculté de théologie et de sciences des religions, Université de Montréal

Aller au sommaire du numéro

ISSN

1188-7109 (imprimé)
1492-1413 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

Fanga, J. P. N. (2017). La question de I'immigration et la nécessaire
reformulation des formes d’autorité en pastorale. Théologiques, 25(2), 97-122.
https://doi.org/10.7202/1056939ar

Tous droits réservés © Théologiques, 2019 Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

J °
e r u d I t Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de

I'Université de Montréal, 'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/


https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/theologi/
https://id.erudit.org/iderudit/1056939ar
https://doi.org/10.7202/1056939ar
https://www.erudit.org/fr/revues/theologi/2017-v25-n2-theologi04371/
https://www.erudit.org/fr/revues/theologi/

Théologiques 25/2 (2017) p. 97-122

La question de 'immigration et
la nécessaire reformulation des formes
d’autorité en pastorale

Jean Patrick Nkolo FANGA®
Théologie pratique

Institut Supérieur Presbytérien
Camille Chazeaud (Cameroun)

L’immigration en Europe, et plus particulierement en France, complexifie
la pastorale. On assiste en effet, d’une part, a I’émergence d’Eglises implan-
tées par des migrants et, d’autre part, a un phénomeéne d’importation de
pasteurs, notamment originaires d’Afrique. Cette situation pose le pro-
bléeme de la légitimation d’une autorité de type pastoral aupres des popu-
lations concernées.

Selon la pasteure Marianne Guéroult (2012, 3-9), ancienne respon-
sable du projet MOSAIC! de la FPF?, les communautés de migrants dans
les Eglises de France se présentent selon une typologie spécifique:

1. «Des personnes issues de 'immigration, intégrées dans des Eglises
de la Fédération protestante de France ». Dans ce groupe, on distingue les
Unions d’Eglises membres de la FPF.

Jean Patrick Nkolo Fanga est professeur de théologie pratique a I'Institut Supérieur
Presbytérien Camille Chazeaud et a I’extension de Yaoundé de la Faculté de théologie
évangélique de Bangui. Depuis 2013, il a mené des recherches sur le sujet de la pastorale
des migrants d’origine Africaine en France. En ce moment, il travaille sur la reformulation
du profil des pasteurs dans les Eglises d’Afrique subsaharienne a partir de I’approche par
compétence de la gestion des ressources humaines. Il a récemment publié: (2016-17)
«L’exercice du ministére pastoral et le sacerdoce universel des croyants dans une Eglise
locale: entre tensions, clarifications et collaboration », Théoforum, 47/2.

1. Plateforme pour le dialogue et I'interaction avec les Eglises issues de I'immigration et
de la diversité culturelle en France.

2. Fédération protestante de France.

3. La Communauté des Eglises d’expressions africaines en France (CEAF) créée en

1990; I’Eglise protestante malgache en France (FPMA) créée en 1959 dans le but de

© Revue Théologiques 2017. Tout droit réservé.



98 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

2. «Des Eglises membres d’Unions d’Eglises de la FPF »* qui
regroupent des personnes aux origines culturelles communes. Ce sont trés
souvent des Eglises mono ethniques.

3. Les autres communautés issues de 'immigration dans lesquelles on
peut distinguer:

a) les communautés d’immigration ancienne (appartenant a une
confession connue et reconnue, reliées a I’Eglise mére dans leurs
pays d’origine et de théologie plutot historique, comme les
presbytériens ou les méthodistes)’. « Les difficultés sont plutot
liées a la culture d’Eglise, c’est-a-dire la maniére d’étre Eglise ».

b) «Les communautés d’immigration récente, sans réelle frontiere
confessionnelle ». Peu ou mal structurées, ce sont des Eglises qui
cherchent a s’affirmer et qui, de ce fait, sont instables. «Elles
sont souvent charismatiques, pentecotistes, voire néo pentecd-
tistes, avec une vision internationale de leur mission! »

Cette typologie de Guéroult, inspirée de la formation des communau-
tés ecclésiales, ne rend pas suffisamment compte des différentes pratiques
d’autorités. D’ailleurs, elle souligne que les formes d’autorité en vigueur
dans ces Eglises a forte présence de migrants sont trés souvent en dépha-
sage avec la pratique dans la société francaise. Pourquoi ces migrants
d’origine africaine ne se retrouvent-ils pas a leur aise au sein des Eglises
protestantes qu’ils trouvent sur la terre d’accueil ? Le type d’autorité pas-
torale qui y est exercé ne correspond-il pas a leurs attentes ? Quelle serait
alors la forme d’autorité pastorale qui conviendrait a cette situation ?
Autant de questions auxquelles nous voulons répondre dans cet article.

rassembler les Malgaches protestants (d’origines réformées et luthériennes) vivant en
France; la Fédération des Eglises coréennes en France (FECF), membre de la FPF
depuis I’Assemblée générale de 2012; la Fédération des Eglises évangéliques armé-
niennes en France (UEEAF), également membre de la FPF depuis la derniére
Assemblée générale 2012 et présente en France depuis 1920.

4. La Fédération des Eglises évangéliques baptistes de France (FEEBF) compte trois
Eglises chinoises, une Eglise kabyle, trois Eglises coréennes, une Eglise roumaine.
L’Union des fédérations adventistes de France (UFA) compte trois Eglises roumaines,
une Eglise espagnole, une Eglise portugaise, une Eglise malgache, une Eglise gha-
néenne. L’Eglise Apostolique compte une communauté tamoule et une cinghalaise.

5. TFglises presbytériennes camerounaise, coréenne, égyptienne ou ghanéenne; Eglise
méthodiste de Céte d’Ivoire, FJKM (Eglise malgache de tradition réformée a
Madagascar), Eglise évangélique du Congo, etc.



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 99

Notre thése pourrait étre formulée ainsi®: « face a Pimmigration, nous
devons reformuler la pastorale pour qu’elle tienne compte des spécificités
individuelles de chaque communauté ecclésiale en mettant I’accent sur la
sensibilisation et la formation des personnes en position d’autorité pasto-
rale ». Notre démarche est corrélative. Nous présenterons une synthése
d’entretiens aupres de neuf responsables d’Eglises de la ville de Marseille.
Ces personnes ont été choisies parce qu’elles exercent un ministére dans
une Eglise comportant en leur sein un nombre important d’immigrés d’ori-
gine africaine. Par la suite, nous ferons une bréve présentation des concepts
d’autorité et de pastorale en rapport avec I'immigration. Ces concepts
seront analysés sous le prisme des cultures et de la Bible. Enfin, nous ferons
quelques suggestions pour I’exercice d’une autorité de type pastoral pour
des Eglises influencées par I'immigration des personnes d’origine africaine.
Nous considérons que ’Afrique, qui est plurielle, dispose d’un minimum
d’éléments culturels communs, a savoir sa cosmogonie qui associe les
aspects visible et invisible de 'univers (Kiki 2012), la célébration de la vie
comme fondement de la praxis (Kabasele Lumbala 2011) et sa conception
en réseau des interactions humaines (Mutabazi 2006).

1. Enquéte au sein de la mosaique d’Eglises de Marseille’”

Utilisées fréquemment en sciences humaines, les enquétes de terrain sont
de plus en plus associées aux travaux de théologie pratique, parce quelles
permettent de collecter des informations sur les réalités du terrain de
maniére objective. Notre objectif était de trouver ce qui rendrait légitime
une autorité dans un milieu ecclésial marqué par 'immigration. En choi-
sissant de nous entretenir avec des individus en position d’autorité, nous
avions plus de chance d’identifier de maniere réelle les éléments qui attirent
les immigrés dans les Eglises. Le pasteur David Brown, responsable a cette
époque du projet « MOSAIC » dans la ville de Marseille, a organisé notre
séjour de maniére a ce que nous puissions visiter des Eglises avec un
nombre important de personnes issues de I'immigration. Il nous a égale-
ment permis d’avoir des entretiens avec des pasteurs de ces Eglises et bien

6. En 2009, les immigrés représentaient 8,5 % de la population en France métropoli-
taine et leurs origines se présentaient ainsi: 38 % originaires d’Europe, 43 %
d’Afrique, 14 % d’Asie et 5 % d’Amérique et d’Océanie (INSEE 2012)

7. Réalisée durant le mois de février 2013 dans le cadre d’une bourse de recherche
postdoctorale du Service protestant des Missions en France-DEFAP.



100 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

d’autres®. Nous avons eu le privilege de participer a certaines activités
(culte dominical et priere de maison) impliquant des personnes issues de
I’immigration pour varier nos sources d’informations. Contrairement a la
typologie de Guéroult, nous avons opté pour une typologie qui prend en
compte les pratiques au sujet de ’exercice de I’autorité dans ces Eglises. La
typologie des personnes et Eglises étudiées se présente ainsi:

— Pasteurs au sein d’Eglises traditionnelles en France,

— Pasteurs au sein d’Eglises initiées et implantées par des migrants en
France,

— Pasteur au sein d’Eglises mono-ethniques en France.

Marseille’ est une ville portuaire et, a ce titre, elle a une longue histoire
de contacts avec les migrants. En régle générale, les immigrés vivent dans
des conditions plus précaires que les autres habitants de la région PACA'.
Le chémage (en 2009, pour une population des 25 a 54 ans: 18 % des
femmes et 16,5 % d’hommes étaient concernés par le chomage, contre
respectivement 16,4 et 14,1 au plan national), les conditions de logement
difficiles (en 2006, un foyer d’immigrés sur quatre vivait dans un logement
suroccupé, contre sur huit au plan national), le revenu (les personnes d’ori-
gine maghrébine touchent en moyenne 800 euros mensuels pour une
moyenne de 1290 euros pour les Francais; deux immigrés sur trois sont
des ouvriers).

1.1 Typologie des situations d’autorité au sein des Eglises concernées
par limmigration

De tout ce qui précede, il convient de noter les différentes situations qui
existent en ce qui concerne ’exercice de I"autorité dans les Eglises locales
confrontées a la diversité culturelle, chacune ayant ses spécificités (Nkolo
Fanga 2017).

8. Nous avons pu avoir des entretiens avec 9 pasteurs ou missionnaires impliqués dans
la gestion des Eglises ayant un nombre significatif d’immigrés d’origine africaine.
Selon le responsable du projet Mosaic de la ville de Marseille, on distingue entre 90
et 100 Eglises locales dans cette ville, dont un tiers sont des Eglises issues de I’immi-
gration (Guéroult 2012, p.18).

9. Ville du sud de la France, chef-lieu du département des Bouches du Rhone de la
Région Provence-Alpes-Cote d’Azur (PACA).

10. INSEE, France portrait social 2012, fiche thématique: population, éducation, France,
2012.



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 101

1.1.1 Eglises implantées par des « missionnaires » d’origine étrangere

Nous avons visité I’Eglise le Phare, une Eglise évangélique rattachée a une
Eglise basée aux Etats-Unis et nous avons participé au culte dominical.
Nous y avons noté un effort d’équilibre entre la convivialité, la spiritualité
et ’enseignement de la Parole de Dieu avec un accent particulier sur une
articulation entre spiritualité et réalités quotidiennes. En marge de cette
visite, nous avons interrogé quelques pasteurs.

Pasteur Desmond

Originaire de Sierra Leone, missionnaire pour le compte d’une Eglise

d’Amérique du Nord. Formé aux USA, il a travaillé comme missionnaire

outre en France, aux USA et dans plusieurs pays d’Afrique. Il est le pasteur

de I’Eglise du Phare qui est rattachée a une Eglise Evangélique aux USA.
Au sujet de la pratique de I’autorité au sein de I’Eglise::

Comme pasteur de I’Eglise, je suis le président de I’association cultuelle. Je
prends les décisions avec le bureau et nous consultons réguliérement notre
Eglise de rattachement qui est aux Etats-Unis. Nous avons également
d’autres ministeéres qui peuvent prendre des initiatives en me consultant.

Au sujet des sources de conflits en rapport avec la pratique de ’auto-
rité: «les conflits au sein de notre Eglise viennent surtout du choc ou de la
rencontre des cultures différentes, lorsqu’il faut prendre des décisions qui
touchent a la vie de la communauté. Chaque groupe se replie et il est dif-
ficile de concilier les positions différentes ».

Pour faire face au choc des cultures, le pasteur Desmond a sa méthode:

il faut que le pasteur cherche les informations auprés des personnes de
culture différente afin de mieux les comprendre. J’organise également des
activités communes comme des repas au cours desquels chacun nous pré-
sente un plat spécifique de ses origines. Enfin, je m’efforce dans mes prédi-
cations de faire des illustrations qui peuvent étre comprises par des personnes
des diverses cultures.

Pasteur David

Pasteur de I’Eglise juive messianique de tradition évangélique. D’abord de
confession juive, il a accepté Jésus comme son Seigneur et Sauveur. L’Eglise
Juive Messianique est une Eglise disséminée a travers le monde dont il est
difficile de déterminer I’organisation internationale.



102 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

Au sujet de la pratique de lautorité:

J’assume le role de président de I’association en ma qualité de pasteur. J’ai
des collaborateurs que sont les anciens. Ils s’occupent de la sainte-céne, des
visites aux membres éloignés, des études bibliques. Il y a aussi les diacres qui
s’occupent de la logistique, de I’accueil et du soutien aux nécessiteux. Avec
tous ces responsables, nous évaluons les activités de I’Eglise lors d’une réu-
nion pastorale.

Au sujet des sources de conflits liées a ’exercice de I’autorité:

La principale source de conflit dans notre Eglise tourne autour des offrandes
spéciales ou des questions financiéres pour la réalisation de projets. Les
membres de 'Eglise ne sont pas trés motivés pour donner, car ils estiment
que nous leur en demandons un peu trop. De méme qu’il est souvent difficile
de trouver un consensus pour définir les priorités en termes d’utilisation de
’argent collecté.

Pour faire face aux difficultés rencontrées, le pasteur David pense ceci:

il faudrait s’inspirer de la chambre haute de I’Eglise primitive dans le
Nouveau Testament ot il y avait unité du corps du Christ malgré la diversité
des personnages, des ministeres et des cultures. Stimuler ’amour du pro-
chain par des actions concrétes est aussi une chose a faire de plus en plus.
Enfin, nous devons éviter de pratiquer I’acception de personnes dans I’Eglise.

Pasteur André
Pasteur de I’Eglise évangélique en Mission qui est membre de 'Union des
Assemblées protestantes en Mission, membre de la Fédération protestante
de France. Il s’agit d’une Eglise Evangélique issue d’un processus d’implan-
tation en cours de finalisation, grace au travail missionnaire réalisé par le
pasteur André. Pasteur depuis 1994, il a commencé avec une cellule de
priére et a suivi une formation dans un institut Biblique. Pasteur André a
ceuvré dans une Eglise qui a connu des dissensions pour des raisons cultu-
relles: «ceux qui y étaient majoritaires voulaient par exemple chanter en
leur dialecte alors qu’il y avait d’autres groupes culturels et linguistiques
dans I’Eglise ». Il est d’origine angolaise.

Le leadership du pasteur est assez affirmé, puisque c’est lui qui a I’ini-
tiative dans la prise de décision:

Les décisions sont prises lorsque le pasteur I’estime nécessaire par consensus
apres consultation des personnes mires en dehors des questions spirituelles
et pastorales. Le pasteur est le président de I’association cultuelle qui dispose



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 103

d’un Bureau selon la réglementation en vigueur. Etant au début de ce minis-
tére, je suis en train de préparer une équipe de collaborateurs qui sera com-
posée d’anciens de I’Eglise et de diacres pour m’assister.

Le choc des cultures est la principale cause, sinon la seule soulevée par
le pasteur André:

Dans la précédente Eglise o jai servi, il y a eu scission a cause d’un pro-
bleme de langue a utiliser pendant les rencontres de I’Eglise. Une majorité
voulait utiliser sa langue locale pendant le culte, ce qui n’a pas plu aux
autres membres de I'Eglise. Dans cette communauté que je suis en train de
mettre en place, je me rends compte que mettre des personnes de culture
différentes ensemble peut étre explosif si ’on ne prend pas un certain
nombre de précautions. Il y a certains sujets dont la perception varie d’une
communauté culturelle a ’autre et qui font probléeme comme le mariage ou
le respect des ainés par exemple. Je constate aussi que la cohabitation est
difficile entre la culture francaise et les autres cultures.

Pour surmonter les crises et vivre ensemble dans ’Eglise, il faut, selon
lui,

que P’enseignement de I’Eglise soit compatible avec les réalités de la vie. Il
faut que les gens apprennent a connaitre la culture de Pautre. Le pasteur
devrait rechercher le consensus culturel et une sorte d’équilibre par une prise
en compte de chaque culture et le respect mutuel. Il faut aussi gérer le temps
de maniére rigoureuse comme nous sommes ici en France. Le pasteur doit
avoir une solide formation théologique pour faire face a tous ces défis.

Pasteur Michel

A lui seul, il est un complexe de cultures: de pére congolais, ancien militaire
frangais; de mére vietnamienne avec des origines indiennes et, de surcroi, il
est marié a une femme gabonaise. Il est pasteur depuis 1996 et a fait sa for-
mation dans un institut biblique au Congo, complétée par un cycle pour
I’apprentissage des langues bibliques a la Faculté d’Aix-en-Provence.

Pasteur de I’Eglise Evangélique « Christ Notre Rédempteur » d’obé-
dience pentecotiste, implantée au cours de son activité missionnaire —
comme il I’a fait pour d’autres Eglises en Afrique et en France. Il est
psychologue clinicien de formation.

La gestion de I’Eglise du pasteur Michel est marquée par la collégialité
entre le pasteur et les anciens de I’Eglise avec une autorité assez affirmée
du pasteur qui donne les orientations sur la marche de I’Eglise. Le fonc-
tionnement est centré sur la Parole comme outil de médiation multidimen-
sionnelle et de consensus. « Je reconnais que je joue un role central dans le



104 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

fonctionnement de I’Eglise, car il s’agit d’une Eglise que j’ai contribué a
créer. Tous les membres m’ont trouvé et c’est moi qui ai fixé les regles de
fonctionnement ».

Selon le pasteur Michel, les conflits naissent trés souvent a partir des
situations suivantes: « Conflits de générations, chocs de cultures, mécon-
naissance et non prise en compte de la culture de I’autre, repli identitaire
par continent ou par race ».

Pour surmonter les crises issues des difficultés de cohabitation cultu-
relles et générationnelles, le pasteur Michel suggere ce qui suit «il faut
mettre la Parole de Dieu au centre de toutes les cultures en favorisant des
activités de rapprochement entre personnes de culture différente. Je pense
aussi qu’il est important de privilégier une seule langue pour faciliter la
communication et I'unité ».

Pasteur Jackson

Pasteur ayant implanté I’Assemblée évangélique « Viens et vois », depuis prés
de 8 ans. 1l est d’origine congolaise, ou il a fait sa formation et commencé
un ministere pastoral. De plus, ¢’est un chef d’entreprise dans le secteur du
batiment a Marseille. Le pasteur Jackson est un personnage particulier, car
il exerce son ministere de planteur d’Eglises et de pasteur en ayant une autre
activité rémunérée. Cette vision de la vie chrétienne et du ministére est
encouragée dans toute la communauté ecclésiale au point ou des efforts sont
fournis pour que les membres de la communauté puissent avoir chacun, une
activité génératrice de revenus. De plus, il a une formation théologique et un
background de pasteur dans son pays d’origine.

Je suis est le président de I’association et j’ai des collaborateurs avec lesquels,
j’échange trés souvent sur certains aspects du fonctionnement de I"Eglise.
Ces collaborateurs forment le corps pastoral. Ensuite, il y a le groupe des
ouvriers qui rassemble tous ceux qui exercent une activité quelconque a
I’Eglise. C’est le deuxiéme niveau de consultation juste avant ’ensemble de
la communauté. Il n’y a pas de vote et les décisions se prennent plutdt par
consensus.

L’Eglise est en partenariat avec I’Eglise d’origine du pasteur (Eglise
Pentecotiste d’Israél). Pour le pasteur Jackson, les conflits surviennent a
partir des éléments suivants: « Abus d’autorité dans la gestion des res-
sources, le manque de respect, négligence dans I’exercice d’un ministere,
partialité, gestion de I’argent et les regroupements par origine ethnique ou
par nationalité ».



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 105

Selon lui, les actions suivantes peuvent permettre de résoudre et de
prévenir les conflits: « Tenir compte des réalités du lieu d’implantation,
créer un cadre de consensus et ne pas oublier que nous sommes au service
de Dieu ».

De ces entretiens, nous pouvons dire que les principales caractéris-
tiques de ce type d’Eglises en termes d’exercice de ’autorité sont les sui-
vantes:

e Autorité exercée avec «autoritarisme » : le pasteur est le président de
I’Eglise locale et c’est lui qui répartit les tiches a sa guise. La figure du
pasteur est un mélange de tous les types proposés par André Gounelle
(1993), avec cependant une tendance vers un leader qui soit aussi média-
teur entre les mondes spirituels et matériels, et un instrument de la trans-
cendance.

e Les vecteurs de conflits signalés sont: la mauvaise gestion des res-
sources humaines, matérielles et financieres, ’abus d’autorité et le choc des
cultures, notamment a cause d’une méconnaissance de celles-ci.

e Les vecteurs potentiels d’un «vivre ensemble » qui ont été suggérés
sont: la recherche d’un consensus culturel a travers une connaissance
mutuelle, la contextualisation a I’échelle de la communauté dans sa diver-
sité, des enseignements bibliques, des activités de rapprochements entre
personnes de cultures différentes, une bonne communication et la transpa-
rence dans la gestion des finances.

1.1.2 Eglises mono-ethniques ou tribales

Nous avons par la suite interrogé le Pasteur Jeannot, de I’Eglise Protestante
malgache, car c’est le seul pasteur de ce type d’Eglise qui a bien voulu nous
accorder un entretien. Son Eglise est essentiellement constituée de
Malgaches avec, comme ethnie dominante, les « merina » de la région du
Haut Plateau de Madagascar. C’est ’ethnie dont la langue constitue la
langue officielle du pays. La communauté est socialement hétérogene, avec
prés de 355 membres communiants répartis parmi toutes les couches
sociales: médecins, étudiants, transporteurs, etc.

Le pasteur Jeannot est d’origine malgache et membre de la FPF. Il a
suivi une formation théologique. La forme de gouvernement, dans son
Eglise, est de type presbytéro-synodal :

le pasteur n’est pas le président du Bureau de I’association élu par I’Assem-
blée générale au suffrage direct. Par contre, il y est membre d’office avec une
place prépondérante. Il y a un comité qui gére I’association entre deux AG



106 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

et qui est composé du Bureau, des diacres et des présidents de chaque section
d’activité (école du dimanche, chorale, jeunes, dames, réveil, etc.). Les déci-
sions sont prises par vote par main levée sauf pour les choix de personnes
ou elles se font par bulletin secret. Les diacres sont responsables des ques-
tions administratives et matérielles. Ce mode de fonctionnement n’est pas
celui qui est en vigueur a Madagascar ou le pasteur est le président de
I’Eglise. Malgré le fait que nous soyons en France, notre culture avec des
notions comme le respect des ainés, le patriarcat et solidarité influence
encore le fonctionnement de 'Eglise.

Selon le pasteur Jeannot, les conflits au sein de la communauté ecclé-
siale ont plusieurs sources: «difficulté de communication, confusion de
roles entre les différents responsables de la communauté, conflits de
générations, le choc des cultures et gestion financiére. Le choc des
cultures se manifeste surtout a travers une opposition entre modernistes
et traditionalistes ».

Pour résoudre les problémes rencontrés, le pasteur Jeannot propose:
«la transparence dans la gestion financiére et une bonne communication
peuvent résoudre les conflits que nous avons. »

Les vecteurs de conflits sont: les conflits de générations, la gestion des
finances et les difficultés de communication. Les vecteurs potentiels d’un
«vivre ensemble » sont: soigner la communication et assurer la transpa-
rence dans la gestion financiére.

N’ayant pas eu opportunité de nous entretenir avec un autre pasteur de
ce type d’Eglise, nous pouvons considérer les éléments de cet entretien comme
une base d’informations a comparer avec celles tirées d’autres sources.

1.1.3 Eglises traditionnelles francaises

Pasteur Frédérique

Il est pasteur de 'Eglise réformée de France (ERF), devenue Eglise protes-
tante unie de France (EPUdF Grignan) depuis plus de 8 ans. I est petit-fils
de missionnaire ayant travaillé en Afrique. Homme d’ouverture et vision-
naire, il a encouragé une ouverture de I’Eglise sur la ville pour en faciliter
la visibilité, mais aussi accessibilité avec le «parvis du protestantisme »
qui est un cadre d’échange et de partage ouvert a tous. Le background du
pasteur Frédérique le prédispose peut-étre un peu plus que les membres de
son Eglise 4 'ouverture et a I’hospitalité bienveillante envers les autres
cultures, au sein d’une communauté ecclésiale. Nous avons bien percu
pendant la visite de son Eglise qu’il était un agent d’ouverture.



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 107

L’Eglise de Grignan fonctionne selon un mode presbytéro-synodal avec
implication de I’ensemble de la communauté dans la prise de décisions.

Par exemple, pour que la communauté s’ouvre sur la ville et accueille de
nouvelles personnes, le projet a été muri en Conseil puis présenté a I’ Assem-
blée générale de I’Eglise. Comme pasteur, je m’occupe surtout du volet
théologique et de ’encadrement spirituel, le président du Conseil presbytéral
quant a lui s’occupe du volet administratif et disciplinaire. Il y a une bonne
entente entre nous deux. Nous avons souvent des rencontres pour planifier
les activités et harmoniser nos points de vue sur certaines situations.

Cette gouvernance de I’Eglise de Grignan est en parfaite harmonie avec
I’évolution de la société francaise au sujet de ’exercice de I’autorité dans
I’Eglise, qui a consacré comme une régle la répartition des tiches au niveau
du conseil presbytéral. Dans cette Eglise, les conflits peuvent provenir de:

I’inadaptation au changement de visage de la communauté par I'intégration
des immigrés et 'ouverture sur la ville. Un jour, une dame qui est dans cette
Eglise depuis plusieurs années m’a dit: je ne reconnais plus mon Eglise. Je
peux également citer les variations de niveau de langage et de compréhen-
sion.

Pour surmonter ces difficultés, le pasteur Frédérique a suggéré ceci:
«une bonne communication interne respectant les niveaux de langage; le
regroupement et le rapprochement des membres de la communauté notam-
ment par I’organisation de groupes de maisons dans lesquels la Parole de
Dieu est partagée avec des moments de priére ».

Pasteur Benjamin

De I’Eglise Evangélique Libre, en poste depuis environ un an et demi, au
moment de ’entrevue. Il a remplacé un pasteur qui avait passé 18 ans au
méme poste. Il est Frangais de souche et poursuit ses études a la Faculté de
théologie d’Aix-en-Provence.

L’Eglise peut étre considérée comme populaire: peu de catégories
aisées, peu d’étudiants. On y dénombre: un nombre important de
Malgaches, de Maliens, d’Haitiens, d’Ivoiriens, de Kenyans, de Tchadiens,
de Suisses alémaniques, de Francais, et d’Américains (missionnaires).
Leffectif de I’Eglise est de 66 membres inscrits, avec une moyenne de par-
ticipation au culte de 80 personnes.

Membre d’une union d’Eglises, cette Eglise est régie par un systéme
presbytéro-synodal. Le pasteur précédent était président du Conseil pres-
bytéral, mais, sur la demande du nouveau pasteur, un autre Président,



108 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

distinct du pasteur, a été élu. « Ce changement n’a pas été facile a intégrer
dans les habitudes, car les membres du conseil étaient habitués a un pas-
teur qui prenait les initiatives et les décisions ». D’apres le pasteur
Benjamin, les crises au sein de la communauté surviennent surtout a cause
des faits suivants: non prise en compte de la culture d’une composante de
la communauté ainsi que des us et coutume du pays d’origine, tendance au
repli identitaire et au regroupement par affinité culturelle, ethnique ou
raciale, ’image et les attentes au sujet du pasteur par rapport a la culture
d’origine du membre de I’Eglise, habitudes et culture de I'Eglise par rap-
port au changement. « J’ai rencontré un probléme lors de I’organisation de
la féte de Noél, ma premiére année ici. Chaque groupe culturel avait un
temps de passage. Pour des raisons de contrainte de temps, nous avons
réduit le temps de passage de Pintervention des Malgaches. Cela est trés
mal passé... ».

Pour surmonter toutes ces difficultés, le pasteur Benjamin a suggéré les
actions suivantes: rechercher ’équilibre ou le consensus entre les cultures, ne
pas renier ses origines, liberté dans I’engagement. Pour le pasteur Benjamin,

il y a des suggestions qui semblent se contredire, mais qui révélent une inten-
tion de gommer les origines pour mettre en place une sorte de culture uni-
forme ou homogene, par exemple, comment peut-on affirmer qu’«en Christ,
il n’y a ni juif, ni grec » et ne pas renier ses origines ? Il est question de faire
du chrétien une personne culturelle, ce qui pourrait éviter de mettre en
valeur les cultures des origines.

Les caractéristiques de I’exercice de I’autorité dans ce type d’Eglise
sont les suivantes:

e L’exercice de I’autorité est partagé entre plusieurs acteurs et les déci-
sions se prennent dans des cadres institutionnels précis selon des modalités
connues de tous. La figure du pasteur est proche de celle du berger ou du
prophete-prédicateur. Il devrait étre capable de collaborer avec le président
du conseil presbytéral avec lequel il pourrait se partager la figure du
berger/animateur de la communauté ecclésiale.

e Les vecteurs de conflits sont: les attentes au sujet du pasteur qui
varient en fonction de la culture des origines, la tendance au repli identi-
taire, la non-prise en compte d’un groupe culturel, les résistances au
changement

e Les vecteurs potentiels d’un «vivre ensemble » sont: I’affirmation de
ses origines ou I’absence de distinction au sujet des origines, les activités de
rapprochement et la recherche du consensus culturel.



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 109

Comment réaliser concrétement un vivre ensemble harmonieux dans
chacun de ces types d’églises > Comment exercer une autorité légitimement
acceptée par tous dans chacun de ces types d’églises ? Devrait-on gommer
les origines culturelles au profit d’une culture chrétienne ?

1.2 Le regard d’un observateur averti: le Pasteur David Brown

Missionnaire et pasteur américain, en France depuis trois ans avec Julie son
épouse. Le pasteur Brown est membre d’une Eglise Evangélique locale et
responsable du réseau Mosaic de Marseille. Son activité missionnaire
consiste a accompagner de maniére multidimensionnelle les immigrés. 1l est
donc un observateur averti de ’accompagnement pastoral des migrants dans
la ville de Marseille. Son appréciation de la situation est utile pour mieux
comprendre les réalités sur cette question dans les Eglises de Marseille.

Selon lui, «le gouvernement de I’Eglise varie en fonction des Eglises et
de leur théologie. On note un leadership appuyé du pasteur avec un effort
d’adaptation aux réalités locales dans la plupart des Eglises initiées par des
migrants ».

Pour le pasteur David Brown, les conflits naissent dans les Eglises de
migrants pour diverses raisons, dont les principales sont les suivantes:

manque de communication au sein de la communauté, gestion des finances
problématique : manque de transparence, choix non concertés, nombreuses
sollicitations d’ordre financiéres; gestion de la vie intime des membres de
I’Eglise de maniére non harmonisée; conflits relationnels et interpersonnels.

De par son expérience multiculturelle, le pasteur David Brown propose
les éléments suivants pour résoudre les conflits dans les communautés
ecclésiales marquées par la diversité culturelle:

Il faut que les différents responsables prient pour demander la sagesse divine.
Il faut également considérer la multiplicité comme une bénédiction et aller vers
Iautre pour le comprendre. Les pasteurs devraient savoir préparer ’Eglise au
changement et y étre ouverts. Pour cela, il est important que le conseil refléte
la réalité de la composition de la communauté. Il faudrait aussi former la
communauté sur la multi culturalité et le dialogue interculturel.

Cette enquéte nous a permis de constater le role primordial que la
spiritualité joue dans la vie matérielle des chrétiens d’origine africaine et la
place du pasteur comme médiateur entre vie spirituelle et vie matérielle.
Comment ces résultats s’articulent-ils avec la culture des peuples d’Afrique
noire ? Comment articuler cela avec les réalités occidentales?



110 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

2. L’influence de la culture dans les pratiques de ’autorité en situation
ecclésiale

2.1 Au sujet de 'autorité et de la pastorale

Pour le philosophe francais André Conte Sponville, autorité est: «Le
pouvoir légitimé ou reconnu, ainsi que la vertu qui sert a ’exercer. C’est
le droit de commander et ’art de se faire obéir » (Bouttier et Hebding
2003, 4). Il distingue, dans cette définition, un sens objectif qui est le pou-
voir légitimé et un sens subjectif marqué par Part de se faire obéir.

Max Weber a distingué trois sortes d’autorité comme forme de domi-
nation: autorité légitime qui est une autorité traditionnelle fondée sur des
croyances anciennes (sorcier, magicien); une autorité légale, rationalisée,
qui repose sur le droit (prétre); une autorité charismatique qui est celle
qu’un individu peut exercer sur un groupe qui lui est dévoué (Christ,
Mahomet, prophéte en général). David E. Willer, sociologue américain,
propose de compléter cette typologie en y ajoutant Iautorité idéologique
pour répondre a la typologie d’actions sociales (Docteur, prédicateur;
Willaime 1986).

Claude Baty pense que « ’autorité se distingue du pouvoir dans la mesure
ou elle n’a pas recours a la force. Elle a la capacité d’obtenir, sans recours a
la contrainte physique, un certain comportement de la part de ceux qui lui
sont soumis » (Baty 1993, 5). Quelles sont les modalités d’une autorité exer-
cée en Fglise? Si, selon la Réforme, Christ est la seule autorité de I’Eglise,
comment cette autorité se manifeste-t-elle dans la vie de I’Eglise > Laurent
Schlumberger (2003, 549-559) propose six theses:

1. Dans I’Eglise, ’autorité appartient a Jésus seul.

2. Cette autorité de Jésus se manifeste dans le ministére de la Parole
qui vise a présenter le Christ.

3. Cette autorité se déploie ensuite dans la vie communautaire, car a
travers le sacerdoce universel, chaque chrétien exerce un ministére qui lui
donne une certaine délégation d’autorité.

4. 1l faut distinguer entre renvoi a I'autorité de Christ et exercice du
pouvoir dans I'Eglise.

5. Certaines fonctions dans I’Eglise sont des positions d’autorités
comme celle de président de conseil régional dans 'ERF qui joue un réle a
la fois politique, social, technico-économique et culturel.

6. Il y a nécessité de repenser la fonction de président régional dont le
cumul de fonctions peut étre bénéfique ou nocif pour I’Eglise et revenir a une



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 111

séparation des pouvoirs ou attributions comme au niveau local ou les respon-
sabilités de pasteur et de président du conseil presbytéral ont été dissociées.

L’émiettement de I’autorité dans I’Eglise ne concourt-elle pas a fragili-
ser ou a populariser ’autorité ? En d’autres termes, si ’autorité appartient
a Christ, faudrait-il nécessairement séparer I’autorité des affaires spiri-
tuelles de l"autorité des affaires matérielles ?

Si un certain nombre de pasteurs se plaignent de la fragilisation de leur
autorité, Isabelle Grellier se demande si ce n’est pas une chance pour
I’Evangile d’assumer cette fragilisation (Grellier 2003). Selon elle, ’acces
des femmes au ministére pastoral a probablement contribué a remettre en
question Iautorité pastorale et constitue une chance pour I’Evangile. En
effet, Pautorité dans 'Eglise est replacée dans sa dépendance avec I’autorité
de son Chef qui est le Christ. En clair, 'impression de «fragilisation » de
’autorité a travers une répartition accrue des attributions n’est autre que
expression du fait que P’autorité dans I’Eglise n’appartient qu’au Christ
qui peut la déléguer a qui il veut et comme il veut. Selon nous, un probléeme
demeure, celui de savoir si une autorité chrétienne est forcément affaiblie
ou moins affirmée. Pour étre conforme a la volonté de Dieu, I’Eglise
devrait-elle absolument étre acéphale ? Ne devrait-on pas plutdt insister sur
la spiritualité des personnes en position d’autorité et leur soumission
éthique au Christ?

Gounelle (1997) a élaboré une typologie pastorale dont la synthese est
la suivante:

Type de Pasteur Théologie Ecclésiologie

Le prophéte-prédicateur Théologie de la Parole Eglises issues de la Réforme

Le berger Théologie de I’alliance Peuple de Dieu

Le prétre-gestionnaire Théologie du sacré Meédiation entre sacré et

du sacré profane, spirituel et matériel

Le meneur ou leader Dieu libérateur refusant Eglise instrument de la
P’injustice et défendant venue du Royaume de Dieu
les opprimés sur terre

Le directeur de conscience | Théologie d’un Dieu per- Focalisé sur le parcours

ou conseil spirituel sonnel personnel du chrétien.

Ces cinq types peuvent étre sujets a des emprunts et posent le probleme
une autorité pastorale dans la situation particuliere qu’est I'immigration
d torité pastorale dans la situation particuliere qu’est I’ gration,
puisqu’elle oblige une Eglise locale a la coexistence de plusieurs cultures,



112 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

voire de plusieurs théologies et ecclésiologies. Selon nous, il serait difficile
de gommer les origines culturelles pour créer une culture dite chrétienne.
Le processus herméneutique qui conduira a un tel résultat sera toujours
influencé par une culture dominante.

Dans la perspective de codifier I’exercice de Pautorité pastorale dans
une Eglise locale protestante du Cameroun en Afrique, nous avons postulé
qu’il faudrait avoir une approche systémique en maitrisant les facteurs de
contingence. Les facteurs de contingence qui participent a son interaction
avec son environnement sont: la taille, la technologie, Penvironnement et
les différences individuelles. Dans cette organisation, le pasteur devrait
jouer un role de coach, de facilitateur ou d’accompagnateur spirituel, afin
que chacun puisse vivre sa foi et assumer sa vocation particuliere (Nkolo
Fanga 2011). Dans I’Eglise, il existe une forme de gouvernement qui
dépend des différentes confessions chrétiennes et qui se présente sous trois
formes principales: épiscopal (I’évéque a le pouvoir de décision), congré-
gationaliste (la congrégation décide) et presbytéro-synodale (les pasteurs
et les anciens prennent les décisions). Les Eglises protestantes sont celles
qui perpétuent la tradition de la Réforme du xvre siécle et qui appliquent
en majorité une forme de gouvernement presbytéro-synodale. En plus de
la culture des origines, les formes d’autorité devraient s’accommoder de
’ecclésiologie et de la forme de gouvernement.

En somme Iexercice de I’autorité dans les Eglises se réfere a celle du Christ
qui est le véritable chef de I’Eglise. Il y a 1a deux aspects indissociables:

— Paspect institutionnel, car I"autorité est exercée dans une forme ecclé-
siologique spécifique;

— Iaspect spirituel : Pautorité dans ’Eglise est une autorité déléguée par
le Christ. Ceux qui Pexercent devraient le faire sous I’influence de leur
communion avec le Christ, de la direction du Saint-Esprit et de leur res-
ponsabilité éthique.

2.2 Au sujet de immigration, du multiculturel et de la pastorale

Quels sont les éléments qui devraient entrer en compte dans I’élaboration
du concept de Pautorité en situation multiculturelle ? Pour y répondre, il
semble opportun de voir quelle est la position que ’on attribue a celui
qu’on considére comme étranger dans les groupes humains.

Dans les civilisations grecque et romaine vers le 1ve siécle, les étrangers
sont considérés comme «utiles », mais «inférieurs» au citoyen, voire des-
tinés a ’esclavage (Milza 1988). La complexité des rapports du citoyen a



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 113

I’immigré est vieille de plusieurs siécles. La question de I'immigration jadis
économique est devenue politique, car elle repose désormais sur le pro-
bleme de I’identité d’une nation ayant en son sein une proportion non
négligeable de générations d’immigrés. Le recours a la main-d’ceuvre étran-
gere apres les guerres des années 1940-50 pour reconstruire la France a
créé un flux important d’immigrés et, plus tard, le phénomeéne de 'immi-
gration clandestine avec des regroupements familiaux s’y est ajouté. La
fermeture des frontiéres dans la plupart des pays d’Europe occidentale en
1973-74 marque une rupture qui a modifié la composition de la popula-
tion des étrangers dont les caractéristiques se rapprochent de la population
nationale: augmentation de la population féminine et des jeunes, taux de
chémage élevé, niveau d’instruction plus élevé, etc. (Lequin 1988). On a
méme assisté méme a un phénomene lent d’assimilation. Selon Yves Lequin,
on peut, malgré cela, noter plusieurs sphéres ou se cristallise une sorte
d’hostilité: la culture ou la vie dans la cité, la religion et le nationalisme
qui semblent isoler ou déterminer celui qui est étranger. Au-dela des grands
discours humanistes et universalistes, ces trois champs d’élaboration des
différences demeurent: «’étranger est devenu non pas un étre humain,
mais un objet utilisé pour trouver un exutoire a la crise, a la décadence, au
profond sentiment d’incertitude sur I’avenir» (Lequin 1988, 460).

Pour Marc Spindler et Annie Lenoble-Bart, les Africains qui arrivent
en Europe rencontrent des chrétiens pour qui la religion chrétienne est plus
un héritage culturel, un ensemble de valeurs morales et philosophiques, un
code de références, un Christianisme laicisé sans pratique religieuse dans
une culture officiellement laique (Spindler et Lenoble-Bart 2000, 21-34).
Cela implique un décalage culturel qui est source d’incompréhension réci-
proque, car dans les pays du Sud, la coupure entre religion et culture est
presque inexistante, d’ou la création, par les migrants, d’Eglises dans les-
quelles ils se «retrouvent ». Dominique Kounkou énonce ce qui, selon lui,
caractérise les Eglises africaines en Europe. Jésus Est le Roi est leur confes-
sion de foi avec des implications existentielles; une expression culturelle
dans tous les aspects de la vie d’Eglise; une tendance a ’hétérogénéité
culturelle et raciale ; une naissance et une croissance a travers une évangé-
lisation basée sur la guérison de divers maux sociaux (Kounkou 2000,
219-228).

Selon Sébastien Fath, le succes des Eglises Evangéliques aupres des
migrants s’explique par une culture autogestionnaire fondée sur un esprit
de conquéte et de solidarité locale qui propose aux migrants ce que les
institutions républicaines sont, la plupart du temps, incapables de leur
offrir, a savoir un cadre solidaire global ou tous les besoins (physiques,



114 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

religieux, professionnels, alimentaires, etc.) sont pris en charge au sein
d’une méme collectivité (Fath 2005, 224).

En termes de prestations et de démarches, on assiste a trois modeles
(Fath 2005):

— Niches communautaires: dérives communautaristes ou la tribu des
convertis se superpose a la tribu des ancétres, le pasteur étant assimilé a un
chef coutumier.

- Lieu d’intégration rapide au creuset francais ou se mélent apprentis-
sage de la confiance en soi et pratique de la démocratie.

— Communautés transitionnelles: d’abord fortement ethnique a cause
du rejet des Eglises traditionnelles, puis changement et ouverture a la géné-
ration suivante. La sécularisation poussée de la société frangaise peut étre
la cause de la présence de diaspora chrétienne de plus en plus diversifiée
(russe, ukrainienne, italienne, espagnole, etc.) dont la plus ancienne est la
Fédération protestante des Malgaches de France (FPMA), dés 1959.

Tous ces auteurs et bien d’autres mettent en exergue la complexité du
rapport pastorale/culture a travers les changements imposés par 'immigra-
tion. Il semble que Pattrait des migrants pour les Eglises se situe au niveau
de leur proximité avec une théologie de type utilitaire. Les figures d’auto-
rité devraient donc s’inscrire dans cette perspective. Le pasteur devrait étre
capable d’intercéder pour un membre de I’Eglise de maniére a concilier les
forces spirituelles pour une intervention salutaire dans sa vie. Qu’en est-il
des cultures des peuples d’Afrique au sujet de ’autorité ?

2.3 Sources de légitimation culturelle de Pautorité chez les peuples
originaires d’Afrique noire

Les principes suivants peuvent étre considérés comme les bases de I’exer-
cice de Iautorité dans les cultures des peuples d’Afrique noire (Nkolo
Fanga 2011):

Trois sources de légitimité fondent le pouvoir du chef ou du roi: la
lignée, I’accord des dieux et ’accord du peuple. Ces sources de légitimation
de I’autorité peuvent étre contextualisées dans I’Eglise de la maniére sui-
vante: étre reconnu comme un enfant de Dieu appelé a son service, mani-
fester les dons du Saint-Esprit et, enfin, avoir Papprobation du peuple de
Dieu pour exercer son ministere.

L’exercice du pouvoir se fait de maniére consensuelle: la prise de déci-
sion se fait par la palabre, qui est un cadre de débat ouvert et fraternel. Le



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 115

chef et le conseil des notables sont assistés dans la gouvernance du peuple
par une gamme variée de structures spécialisées (sociétés secrétes) ayant
compétence dans tous les aspects de la vie (santé, prospérité, reglement des
conflits, etc.). Dans la plupart des Eglises issues de la tradition Reformée,
il existe le conseil paroissial, composé du pasteur et des anciens de I’Eglise,
qui gouverne I’Eglise locale en ayant recours a des comités aux attributions
spécifiques.

La promotion du bien-étre de I’homme: le roi est garant de la justice
et veille a ce que chaque membre de son peuple puisse prospérer par son
travail. La doctrine chrétienne promeut les valeurs de travail et de justice.

La pastorale d’une communauté chrétienne influencée par les cultures
des peuples d’Afrique noire devrait permettre de rendre I’Evangile concret
en faisant de I’Eglise locale le cadre de rencontre entre le spirituel et le
matériel. Cet aspect de la vie d’Eglise pourrait étre problématique dans les
pays de cultures occidentales, la tendance y étant plutdt a une «dissocia-
tion » relative du spirituel et du temporel, du religieux et du politique a
cause d’un douloureux parcours historique. La spiritualité y est de plus en
plus démocratique. Les occidentaux préférant se tourner vers de formes de
spiritualité orientales ou a caractére social, plutot que des spiritualités
chrétiennes traditionnelles (Marchand 2015 et Vergote 1983). La légitima-
tion d’une autorité pastorale devrait aller au-dela d’une figure idéologique
(docteur) pour une figure plus pragmatique (formateur, coach, accompa-
gnateur) qui peut étre le produit d’une transcendance. Ces données cultu-
relles devraient étre complétées par d’autres éléments du contexte vécu par
les populations d’Afrique noire, ainsi que leur diaspora. La culture ne
suffit plus a elle seule pour expliquer les choix des individus dans leur
quéte de mieux-étre (Mutabazi 2006, 179-197). En revanche, il faudrait
tenir compte des autres éléments du contexte: la colonisation et ses consé-
quences (notamment I’assimilation culturelle ou un retour aux sources); la
démocratie a I’occidentale (vote au lieu du consensus) favorisée par la
communauté internationale aprés des dizaines d’années de parti unique
imposées par I’ex-puissance coloniale; la crise économique des années
1980-90 avec ses conséquences, notamment la prise en charge des écono-
mies africaines par le FMI avec ses nombreux programmes aux lourdes
conséquences sociales (hausse des contributions fiscales, baisses de salaires,
etc.) qui ont entrainé des comportements déviants (corruption, tribalisme,
etc.). Tous ces facteurs ont contribué a idéaliser occident et a en faire une
sorte de paradis sur terre suscitant ainsi un engouement pour I’immigration
vers cette direction. Le chrétien originaire d’Afrique noire vivant en France



116 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

et méme en Europe est ainsi partagé entre I’idéalisation de la culture occi-
dentale, les désillusions sur son séjour, son désir de retour aux sources, les
incohérences de la politique internationale, les a priori sur les étrangers, les
réalités difficiles de son pays d’origine et sa volonté de réussir.

2.4 Autorité et culture en France

La Révolution francaise du xviir siécle a consacré le passage du théolo-
gico-politique a un modéle de politique démocratique, ou encore d’un
modele monarchique, religieux et théologique a un modele démocratique
et laique (Bouttier et Hebding 2003). On est passé d’une monarchie a une
démocratie, privilégiant ’autorité partagée et refusant toute forme d’auto-
rité pouvant rappeler celle du roi. Apres les événements de mai 1968, on
est passé en France d’un modele républicain ou le peuple prenait la place
de Dieu a un modele libertaire, le pouvoir issu du peuple ne semblait plus
pertinent. De plus, on a assisté au rejet des figures paternalistes d’autorité.
Mai 1968 serait le départ d’une évolution dans I’exercice de I’autorité dans
la pastorale a travers le fait que la présidence des conseils presbytéraux
dans les Eglises protestantes pourrait étre confiée a des laics faisant du
pasteur I’'un des membres (Grellier 2003). Ces mutations des figures d’au-
torité s’inscrivent dans un contexte de contestation des figures ecclésias-
tiques traditionnelles. Dés le x1x¢ siecle, la théologie libérale atténue
fortement les dispositions doctrinales traditionnelles, prend ses distances
avec les Réformateurs dans linterprétation de la Bible et se méfie fortement
des autorités ecclésiastiques. Les théologiens protestants ont considéré la
sécularisation comme I’ére de "avénement de I’extinction de Dieu dans la
culture contemporaine occidentale. On parlait alors d’un christianisme
adulte ou «areligieux », selon ’expression de Dietrich Bonhoeffer (Marchand
20135, 261). Le postmodernisme accentue le retrait de la spiritualité du cadre
religieux traditionnel en faveur d’autres formes de spiritualités entrainant un
syncrétisme de fait. La spiritualité devient alors immanente, antidogmatique
et agnostique, mettant désormais 1’accent sur le développement personnel
plutot que sur la relation avec le divin a travers une pratique et un cadre
religieux. « Cette transcendance immanente est une option spirituelle ou
I’amour tient une place centrale. La relation a 'immanence sans aucune
transcendance c’est-a-dire une spiritualité sans Dieu en est une autre ou
I’amour est tout aussi central » (Marchand 2015, 267).

Plusieurs éléments de la sécularisation, en effet, ont enlevé a la religion cer-
tains domaines de la vie, de sorte que son influence s’est visiblement réduite.



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 117

Il y a tout d’abord "immense terrain des besoins, des miséres ou des
angoisses ou la religion représentait autrefois pour de nombreux hommes
un moyen de se défendre contre les dangers par le recours a la providence
divine ou 4 la protection d’une autre puissance surnaturelle. On faisait des
pelerinages ou des offrandes pour la guérison des malades. Des processions
avaient lieu pour la réussite de la moisson. On faisait appel a Dieu pour qu’il
allege la pauvreté. Il suffit de voir les pratiques religieuses dans d’autres
régions pour se rendre compte de 'importance qu’y ont encore les besoins
humains. De nos jours la médecine, la science agronomique, la lutte sociale
ont remplacé ces fonctions religieuses. (Vergote 1983, 438-439)

Comme le disait Spindler, cette conception démocratique de la spiri-
tualité est une nouveauté pour les chrétiens qui viennent d’Afrique. Nous
pensons que cette conception sécularisée de la foi accentue le décalage
culturel et complexifie le gommage des identités culturelles au profit d’une
culture commune, surtout en ce qui concerne I’exercice de ’autorité.

Des points de convergence existent entre les conceptions des cultures
occidentales et africaines notamment au sujet du souci du bien-étre de tous
et de chacun, mais aussi, du consensus dans la prise des décisions. Le point
de divergence principal pourrait provenir de la place du spirituel dans les
réalités quotidiennes dans chaque culture: immixtion, implication ou sépa-
ration > Comment concilier cela dans le cadre d’une Eglise locale rendue
multiculturelle par Pimmigration ?

3. Regards théologique et biblique
3.1 La pensée de quelques théologiens

La position selon laquelle la pastorale auprés des personnes originaires
d’Afrique noire vivant en Europe devrait méler spiritualité et activités
ecclésiales au quotidien des personnes en question peut-elle étre soutenue
théologiquement ? Martin Bucer, qui fut 'un des Réformateurs de la pre-
miére génération, a fermement défendu I’idée selon laquelle I’Eglise devrait
se rapprocher des réalités du peuple, que ce soit dans la prédication consi-
dérée comme cura generalis ou dans ’accompagnement pastoral considéré
comme cura specialis. Bucer lui-méme fat pasteur auprés des paysans et il
leur parlait volontiers de «leurs choux» (Hammann 1997). Selon Calvin,
I’Eglise a le devoir de rendre concréte la Parole de Dieu au monde et, pour
y parvenir, Dieu se sert des hommes et des femmes de son Eglise. Jean
Marc Ela, partisan de la théologie de la libération en Afrique noire va dans
le méme sens lorsqu’il lie la crédibilité du message évangélique a la prise



118 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

en compte de la souffrance vécue par les peuples (Ela 2000). La théologie
de la libération holistique (Tchonang 2015) constate ’incapacité des cou-
rants théologiques a transformer les sociétés d’Afrique, tout comme I’échec
des politiques postcoloniales a éviter la marginalisation de I’ Afrique. Selon
cette théologie, I’émergence des Eglises charismatiques et I’accent mis sur
la guérison spirituelle sont autant de preuves de la capacité de I’Afrique a
survivre par son rapport au divin et de maniére spécifique. C’est une résis-
tance des couches populaires et une nouvelle alternative aux systémes
postcoloniaux qui ont plongé les peuples d’Afrique dans la misére et la
déchéance morale et sociale. Les modeles théologiques de cette théologie
sont tous ceux qui, sur le continent, sont impliqués dans la guérison spiri-
tuelle ou I’exorcisme. Il y a un discours théologique en Afrique qui milite
de plus en plus vers une perspective compassionnelle et pragmatique dans
la praxis ecclésia pour rester a la suite de Jésus-Christ lui-méme.

3.2 Quelques textes bibliques

Quel est enseignement des Evangiles sur le rapport entre autorité, praxis
ecclésia et besoins du peuple de Dieu?

En Mt 20,20-28, Jésus y dénonce la pratique selon laquelle les personnes
en position d’autorité se servent du peuple de maniére abusive. L’usage du
grec katakyrieud, qui signifie dominer, soumettre a son autorité, controler
maitriser, illustre le genre d’autorité exercée par les princes de I’époque. A
I’inverse, Jésus-Christ appelle ses disciples a privilégier le service dans I’exer-
cice de Pautorité (Focant et Marguerat 2012, 108). L’usage du grec diako-
nos, qui désigne une personne au service d’un maitre et de doulos, qui
signifie serviteur / esclave, renforce I'idée selon laquelle, pour Jésus-Christ,
I’autorité est conférée pour sa gloire et le bien-étre de son peuple. Dans Luc
4,1-11, la réaction de Jésus-Christ est instructive: 'Homme ne peut pas vivre
de pain seulement, mais aussi, et surtout de la Parole de Dieu. Le terme
rhéma, qui signifie parole agissante, active ou vivante, bref, une parole ayant
un effet précis, nous invite a tenir compte des besoins humains, mais aussi
de la volonté de Dieu dans I’élaboration de la pastorale. Dans Luc 9,12-17,
les disciples, confrontés a la résolution d’un probleme matériel, demandent
a Jésus d’envoyer la foule se «débrouiller » pour se nourrir aprés I’avoir
écouté. La réponse de Jésus, « Donnez-leur vous-mémes a manger! », sonne
comme une interpellation pour I’Eglise d’aujourd’hui a travers sa praxis et
ses ministéres a accompagner les chrétiens dans la résolution de leurs pro-
blemes existentiels de maniére a exprimer solidarité et compassion envers



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 119

ceux pour lesquels le Seigneur Jésus-Christ a donné sa vie. Il s’agit 1a d’une
réalité ontologique de la pastorale.

Ainsi, la forme d’autorité en pastorale devrait aller au-dela de celle du
docteur-enseignant-prédicateur pour se fondre dans un mélange entre le
prétre, le prophéte, le thérapeute, le leader. Bref, un acteur des réalités
quotidiennes du peuple de Dieu qui tire sa légitimité dans la transcendance
pour se présenter comme un médiateur entre les mondes visible et invisible.

4. Suggestions pour une forme d’autorité pour la pastorale dans une
Eglise influencée par 'immigration

Toutes les réflexions qui précédent nous permettent de comprendre que,
pour les chrétiens d’origine africaine, la jonction spirituel-matériel dans la
prise en charge des réalités quotidiennes des chrétiens est ’élément clé dans
I’élaboration d’une pastorale. A cela nous ajoutons: la filiation spirituelle,
la promotion du bien-étre de la personne et la prise de décision de maniére
consensuelle. Les Eglises ayant en leur sein des personnes influencées par
les cultures africaines devraient concevoir dans leur programme des actions
prenant en compte la prise en charge spirituelle des besoins et des réalités
existentielles de leurs membres. Le pasteur devrait étre dans la logique de
la figure d’autorité du docteur-enseignant-prédicateur et du leader-liturge-
thérapeute, avec une perspective plus pragmatique que spéculative. Il
devrait se comporter et agir comme un formateur, un accompagnateur ou
un coach spirituel et évangélique, agissant par la grace et la force de I’Es-
prit-Saint. Il devrait, comme le Christ, se soucier de P’effectivité de son
enseignement dans la réalité des membres de son Eglise. Comment y par-
venir dans un contexte ou les fondamentaux philosophiques et culturels
sont différents > C’est le défi auquel sont confrontées les Eglises de France
et d’Europe qui doivent prendre en charge ces chrétiens «différents » et
cela passe d’abord par un échange de connaissances sans a priori ou hié-
rarchie sur les cultures des origines et une identification des besoins. Il
serait aussi utile de multiplier des activités de rapprochement autour de la
Bible, en vue d’avoir une compréhension harmonisée des implications du
vivre ensemble. Pour ce qui concerne les Eglises mono-ethniques, les résul-
tats obtenus a travers cette étude devraient étre comparés a d’autres
sources d’informations pour avoir une pluralité d’opinions. Cependant,
nous pouvons dire que, si la tendance de ce type d’Eglise est orientée vers
un retour aux sources culturelles, il n’en demeure pas moins que les per-
sonnes qui y sont en position d’autorité devraient aussi s’approprier les



120 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

éléments de la culture du pays d’accueil. Dans tous les cas, notre étude
nous a permis de conclure que le dialogue interculturel est la solution
majeure a envisager pour la reformulation des formes d’autorité et pra-
tiques d’Eglises en situation d’immigration. Dans cette optique, il sera
nécessaire de former les acteurs de la pastorale aux pratiques qui favorisent
un dialogue interculturel.

Références

BaTty, C. (1993), «De I’autorité en général et de ’autorité pastorale en par-
ticulier », Fac-réflexion, 25 décembre, Paris, FLTE, p. 4-11, en ligne:
<flte.fr/wp-content/uploads/2015/08/FR25-Autorite_pastorale.pdf>.

BouTtTiERr, N. et R. HEBDIN (2003), « Les vertus retrouvées. Entretien avec
André Conte Sponville », Témoignage Chrétien-Réforme, numéro spé-
cial, janvier, p. 4-6.

CALVIN, J. (1956), Institution Chrétienne. Livre IV, Genéve, Labor et Fides.

ELa, J-M. (2003), Repenser la Théologie africaine, le Dieu qui libére, Paris,
Khartala.

FocanT, C. et D. MARGUERAT (2012), dir., le Nouveau Testament com-
menté, Genéve, Bayard / Labor et Fidés

GOUNELLE, A. (1997), « Typologie du ministére pastoral » dans COLLECTIF,
Les pasteurs vus par la société civile, Association des Pasteurs de France,
disponible en ligne: <www.andregounelle.fr/eglise/typologie-du-minis-
tere-pastoral.php>.

GRELLIER, 1. (2003), «Le role des pasteurs bousculé par les évolutions de
la société. Une chance pour I’Evangile ? », Etudes théologiques et reli-
gieuses, 78/3, p. 367-386.

GUEROULT, M. (2012), Les Eglises issues de I'immigration, de quoi parlons-
nous, projet Mosaic, Fédération protestante de France, Paris.

HamMAaNN, G. (1997), «Un réformateur sous le microscope. Martin Bucer
(1491-1551) ou le navire échoué », La Revue réformée, 192, en ligne:
<larevuereformee.net/articlerr/n192/un-reformateur-sous-le-microscope-
martin-bucer-1491-1551-ou-le-navire-echoue>.

KaBaseLE LumBALA, F. (2011), « Liturgies africaines et vie », Théologiques,
19/1, p. 147-162.

Kiki, C. (2001), La Réforme du culte. Une nécessité pour les Eglises
d’Afrique, Yaoundé, Editions CLE.



LA QUESTION DE L’IMMIGRATION 121

Kounkou, D. (2000), «Les Eglises chrétiennes, d’expression africaine en
France », dans M. Spindler, et A. Lenoble-Bart, dir., Chrétiens d’outre-
mer en Europe, un autre visage de 'immigration, Paris, Khartala,
p. 219-228.

LeQuin, Y. (1988), dir., La mosaique France. Histoire des étrangers et de
immigration, Paris, Larousse.

MARCHAND, B. (2015), L’accompagnement spirituel dans I'action sociale.
Enquéte menée au sein d’associations protestantes intervenant aupres
de personnes en situation d’exclusion, thése de doctorat, Faculté de
théologie protestante, Université de Strasbourg.

Mirza, O. (1988), Les Frangais devant I'immigration, questions au XX siecle,
Editions complexes.

MutaBazi, E. (2006), « Face a la diversité des cultures et des modes de ges-
tion. Le modele circulatoire de management en Afrique », Management

& Avenir, 4/10, p. 179-197.

Nkoro FANGa, J. P. (2017), Autorité, cultures et Eglises, Saabriicken,
Editions croix du salut.

(2013), « Autorité et pastorale. Quelles attentes pour des chrétiens
originaires d’Afrique ? », Perspectives missionnaires, 65, Paris.

(2011), L’exercice du ministere pastoral et le management d’une
Eglise locale au sein du Conseil des Eglises Protestantes du Cameroun,
thése de doctorat en théologie, Yaoundé, UPAC.

SCHLUMBERGER, L. (2003), «A propos de I’autorité dans I’Eglise », Etudes
théologiques et religieuses, 78/4, p. 549-559.

SPINDLER, M. (2000), « L’implantation d’Eglises d’Outre-mer en Europe:
aspects missiologiques», dans M. Spindler.

TcHONANG, G. (2015) [2010], «Bréve histoire de la théologie africaine »,
Revue des sciences religieuses 84/2, mis en ligne le 17 novembre 2015:
<rsr.revues.org/344>.

TEMPORAL, F. et J. LARMARANGE (2006), Déroulement des enquétes quan-
titatives ou qualitatives, support de cours, Laboratoire Poplnter, FSHS,
Université Paris 5 René Descartes.

VERGOTE, A. (1983), «Religion et sécularisation en Europe occidentale.
Tendances et prospectives », Revue théologique de Louvain, 14/4,

p. 421-445.



122 JEAN PATRICK NKOLO FANGA

Viau, M. (2007), « La méthodologie empirique en théologie pratique » dans
G. RouTHIER et M. Viau, Précis de théologie pratique, 2¢ édition aug-
mentée, Montréal / Bruxelles, Novalis / Lumen Vitae, p. 87-98.

WILLAIME, J.-P. (1986), Profession : Pasteur, Genéve, Labor et Fides.

Résumé

Nous partons du constat selon lequel les immigrés en France mettent en
place des actions d’Eglises en marge des Eglises traditionnelles. Dans ces
Eglises issues de 'immigration, on retrouve des pratiques qui les relient a
leurs origines et qui sont en décalage avec les réalités du pays d’accueil
comme C’est le cas pour Pexercice de ’autorité. Nous avons réalisé une série
d’entretiens auprés d’une dizaine de pasteurs et missionnaires exergant un
ministére dans une Eglise locale qui posséde en son sein des immigrés d’ori-
gine africaine dans la ville de Marseille, en France. A travers ces entretiens,
nous cherchons a déterminer le type d’autorité a mettre en ceuvre dans le
cadre de la pastorale dans ces Eglises.

Abstract

This paper starts from the observation that immigrants in France set up
church-like actions outside of the existing churches. In these churches of
immigrant origin some practices are found that link the believers to their
origins, practices that are out of step with the realities of the host country,
as it is the case with the exercise of authority in France. A qualitative survey
has been carried out, focusing on nine pastors and missionaries in a local
church with a significant number of immigrants of African descent in the
city of Marseille (France). The goal of this survey is to determine the type of
authority that should be exercised in the pastoral field within those churches.



